
Retour sur une fuite en avant : Théorie Communiste face à la question des 
classes sociales

Ce texte de réponse paraît pratiquement trois ans après les critiques formulées dans le vingt-
septième numéro de la revue Théorie Communiste (TC) à l’encontre des thèses défendues dans Temps 
Libre no 2. Plutôt que de chercher à répondre à ces critiques de façon exhaustive, il nous a semblé plus 
pertinent de nous confronter directement aux développements théoriques positifs de TC n o 27. En ce 
sens, le texte qui suit s’organise autour de la problématisation des idées centrales développées dans ce 
dernier numéro : le « passage à la vie quotidienne », la priorité accordée aux apparences et la mise au 
second plan du mouvement réel et, enfin, le prolétariat pensé comme un « moment » de la classe 
ouvrière. À travers cette discussion, ce texte se veut l’occasion de dénouer certains nœuds théoriques  
qui, s’ils ont été tenus à l’écart du troisième numéro de  Temps Libre,  méritent néanmoins d’être 
traités pour eux-mêmes. Ou autrement dit, abstraction faite du sentiment de devoir rendre hommage 
à l’énergie que TC a déployée pour nous répondre, c’est la volonté de faire progresser la théorie 
communiste des classes, en nous attaquant à ce qui la retient en arrière, qui nous pousse à revenir sur  
ces différents éléments.

 Et ce qui pose problème dans la manière dont nos camarades pensent les classes sociales, c’est 
précisément l’idée, exprimée de cent façons différentes, qu’il n’est ni possible ni même pertinent de 
connaître  ces  classes  en  tant  que  groupes  de  la  société  empiriquement  observables.  Refusant  la  
position selon laquelle la place occupée dans les rapports de production et de subordination puisse 
déterminer de façon suffisamment claire l’appartenance de classe, et ce, sous prétexte que ces rapports 
se métamorphosent nécessairement en « formes d’apparition », que cela « change tout » et que les 
choses sont toujours « plus compliquées » que ce qu’en dit  Temps Libre, TC n’a pas le choix de se 
rabattre sur une approche strictement intuitive des classes. Inaccessibles à la connaissance autrement 
que sous la forme de généralités abstraites, les classes réelles deviennent quelque de chose de nébuleux, 
d’insaisissable. Or, inutile d’insister sur le fait que la défense, même sophistiquée, de ce genre de 
position  nuit  sérieusement  au  travail  de  clarification  censé  être  au  centre  de  toute  entreprise 
théorique. C’est un constat identique, quant au fond, à celui que nous faisions dès la rédaction de  
Temps Libre no 2, lorsque nous avons été amené·es à évaluer les contributions de TC à propos de la 
définition du prolétariat et des classes moyennes.

Ces contributions avaient pourtant le double mérite de poser les termes du problème qui  
s’impose à la théorie communiste des classes et d’y apporter une réponse minimale : comment rendre 
compte, de façon matérialiste, non seulement de la division de la société en groupes antagonistes,  
mais également de la possibilité que cette société soit dépassée grâce à l’action révolutionnaire de l’un 
de ces groupes, le prolétariat? Ou encore, comment tenir ensemble l’appréhension de la situation 
objective  d’une  classe  dans  la  reproduction  de  la  société  capitaliste  et  celle  de  sa  capacité  à  
communiser cette même société? En mettant l’accent sur l’activité propre du prolétariat – le travail 
productif –, sur le fait que cette classe est contrainte de produire de la plus-value pour le compte du 
capital  et  que c’est  donc elle  qui  reproduit  le  capital  lui-même et,  partant,  les  éléments  les  plus 
déterminants  de la  totalité  capitaliste,  TC offrait  la  clé  d’une compréhension plus profonde non 
seulement de ce qui définit réellement le  prolétariat,  mais  aussi,  par le  fait  même, de ce qui  est 
définitoire de toutes les classes du mode de production capitaliste. En plaçant l’activité spécifique du 
prolétariat plutôt que son statut de non-propriétaire au centre de sa saisie théorique, on parvenait  
beaucoup plus facilement à penser ce qui fait de lui une classe révolutionnaire, à savoir  : le fait qu’il 



est  immédiatement  en  relation  d’antagonisme  avec  le  capital,  que  ses  luttes  « réalisent »  la 
contradiction en laquelle consiste le capital et, surtout, qu’il a précisément la capacité de s’attaquer au  
capital dans son objectivité sociale et matérielle. Si tout cela n’est pas aussi explicite chez TC, on 
retrouve de nombreux éléments qui concourent à transformer positivement la façon d’appréhender 
les classes du mode de production capitaliste.

Néanmoins, nous jugions que d’importantes imprécisions et ambiguïtés plombaient l’élément 
novateur  de  leurs  contributions.  D’un  côté,  le  rapport  du  prolétariat  à  la  distinction  travail  
productif/travail  improductif  demeurait  mystérieux :  censé  « fonder »  le  prolétariat,  le  travail 
productif semblait parfois essentiel à la définition du prolétariat, parfois parfaitement contingent – 
impossible de savoir, donc, si le travail productif devait fonctionner comme un critère discriminant 
de l’appartenance de classe.  De l’autre côté,  le  fait  que le  prolétariat  soit  défini par son rapport  
contradictoire au capital demeurait lui aussi ouvert à l’interprétation : cela signifie-t-il qu’il faut être 
directement exploité·e par le capital et lutter sur cette base pour être en contradiction avec lui ou, au 
contraire, est-il suffisant de s’attaquer à celui-ci pour être membre du prolétariat? Or, selon que l’on  
opte pour l’une ou l’autre de ces réponses concurrentes, l’extension du prolétariat et celle, corollaire, 
des classes moyennes, se voient dramatiquement affectées : le prolétariat peut alors tout aussi bien 
composer le cinquième de la population d’une société donnée que ses neuf dixièmes.

Toujours est-il que ce flou quant à la délimitation des différentes classes est inacceptable et  
c’est précisément pour résoudre ce problème que nous avons jugé nécessaire de situer clairement les 
différentes classes par rapport, d’une part, à l’effectuation d’un travail productif et, d’autre part, à 
l’occupation d’une place subordonnée au sein des rapports de subordination politico-idéologique. 
Ces deux grands axes permettent de circonscrire les agents qui entrent non seulement dans le rapport  
d’exploitation fondamental du mode de production capitaliste, mais également ceux qui, parmi eux, 
y  entrent  en  tant  qu’agents  subordonnés,  c’est-à-dire  ceux  qui  entretiennent  un  rapport 
d’antagonisme  franc  avec  la  structure  sociale  existante  et  qui  sont à  même  de  la  renverser.  En 
opposition à une tradition communiste vieille de cent cinquante ans et encore bien tenace, il nous 
fallait marquer nettement et simplement que seuls ces agents peuvent être tenus pour des membres actifs 
du prolétariat1.

En  ce  sens,  avec  la  critique  de  Théorie  Communiste  que  nous  avons  incluse  dans  notre 
deuxième numéro, il s’agissait en quelque sorte de mettre en demeure nos camarades de clarifier leur 
pensée et de répondre franchement à la question : quelles conditions doivent être réunies pour qu’on 
puisse affirmer qu’un agent fait partie de telle ou telle classe? Qui sont réellement les prolétaires, les  
membres des classes moyennes, de la classe capitaliste? Comment TC peut savoir, en analysant une 
lutte concrète, qui appartient effectivement au prolétariat? Mais comme nous le verrons, plutôt que 
de  tenter  d’apporter  une  réponse  à  ces  questions,  nos  camarades,  en  montrant  comment  les 
déterminants objectifs des classes sont en réalité solubles dans l’expérience vécue des individus, ont  
choisi  de  dépenser  une  grande  quantité  d’énergie  à  prouver  l’impossibilité  de  connaître  la 
composition concrète des différentes classes. Par cette fuite en avant dans le brouillard de la « vie 
quotidienne », TC a non seulement continué de se satisfaire de sa connaissance approximative des  
classes existantes, mais elle a également fait s’évanouir à peu près tout ce qui, dans sa propre théorie, 
aurait pu l’aider à en rendre compte.

1.  Ce qui  n’a  pas  empêché  TC de  nous  accuser  de… dogmatisme,  cf.  « Les  classes  en  général,  le  prolétariat  en 
particulier et quelques autres choses. (Commentaires critiques du no 2 de la revue Temps libre: « Contribution à la théorie des 
classes »), Théorie Communiste, no 27, p. 327.

2



1. Vie quotidienne, apparence et mouvement réel

1.1. La vie quotidienne : éléments de définition

Avant de présenter de quelle façon TC invoque la vie quotidienne afin d’éviter d’avoir à tenir 
compte des rapports de production et de subordination dans la détermination de l’appartenance de 
classe, il faut s’arrêter sur la notion de vie quotidienne elle-même. Cette dernière est définie à plusieurs 
reprises dans TC no 27 et ses occurrences ne sont pas toujours équivalentes, loin de là. Comme elle 
joue un rôle central dans les raisonnements de nos camarades, il faut tenter de saisir ce qu’il faut 
entendre par là. Pour TC,

La vie quotidienne est alors le lieu où se nouent toutes les instances de la  reproduction, mais 
aussi le lieu où toutes ces instances ne se présentent pas dans leur hiérarchie théorique et  
déterminative  entre  la  « base  économique »  et  les  « superstructures ».  Les 
« surdéterminations » sont la chair de la vie quotidienne2.

Cette façon de comprendre la vie quotidienne est en réalité ambiguë, car elle fait intervenir deux 
idées concurrentes qui sont tout simplement juxtaposées : dans la première partie de la phrase, la vie 
quotidienne est  définie de façon « spatiale »,  comme une sphère particulière  de la  réalité  sociale, 
tandis  que dans  le  reste  de  la  citation,  elle  est  rapportée  à  une forme de conscience,  à  un type 
d’expérience de la réalité.

Ainsi, en écrivant qu’il s’agit du « lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction », 
TC suggère d’abord que la vie quotidienne appartient, du point de vue des pratiques qu’elle recouvre, 
au même « côté » de la réalité sociale que les sphères ayant pour fonction d’assurer la continuité de la 
production capitaliste : sphères de la famille, du droit, de la religion, etc. Si la vie quotidienne est « le 
lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction », c’est donc que les instances qu’elle recouvre 
s’opposent à celle de la production, c’est-à-dire à l’élément décisif de la détermination de la totalité 
sociale3. Cette idée est exprimée encore plus clairement un peu plus loin :

L’économie (forme transformée/objectivée des rapports de production) est le concept général 
de  l’autonomisation  de  toutes  les  conditions  de  la  production  et  de  la  reproduction, 
l’économie  n’existe  alors  qu’en  relation  et  possédant  son  corollaire  (son  autre),  la  vie 
quotidienne4.

Autrement dit, la « chair de la vie quotidienne », c’est ce qui a lieu à l’extérieur de « son autre », 
« l’économie » ; c’est l’école, les loisirs, le magasinage, les élections municipales, le souper en famille, 

2. « Vie quotidienne et luttes des classes. Éloge des “apparences” et de la confusion », TC, no 27, p. 29.
3. Le recours au couple production-reproduction a quelque chose d’équivoque, car il  recouvre des distinctions qui 

ramènent à des niveaux d’abstraction différents. Dans le cadre du deuxième livre du Capital par exemple, la production et 
la reproduction ont toujours strictement lieu dans le « champ » de l’économie : la production est procès de production de 
capital et la reproduction, circulation du capital-marchandise, et ce, telle qu’elle permet la reprise de la production elle-
même. Or, le sens dans lequel TC entend « instances de la reproduction » est beaucoup plus concret et s’apparente à la 
façon dont les pense Althusser, à savoir comme ce qui assure la reproduction des rapports de production. Du point de vue de 
la  reproduction  de  rapports  sociaux  historiquement  déterminés,  la  reproduction  mobilise  des  éléments  qui 
n’appartiennent pas d’abord au champ de l’économie, sinon à la théorie de la société capitaliste au sens large. La famille,  
l’école, la politique, les syndicats, les partis, en tant qu’appareils grâce auxquels le pouvoir du capital se maintient, voilà ce  
qui se situe au cœur de la reproduction des rapports de production. Cf. Louis Althusser, Sur la reproduction, Paris, Presses 
universitaires de France, coll. « Actuel Marx Confrontation », 1995, p. 156.

4. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 34.

3



le litige avec son voisin, le lavage, l’assemblée générale étudiante, etc. Ce sont, comme le dit TC, les 
innombrables  « surdéterminations »  qui,  par  toutes  sortes  de  détours,  finissent  par  conditionner 
l’exploitation capitaliste. C’est à cette acception de la vie quotidienne qu’on réfère implicitement 
lorsqu’on  énonce  que  les  luttes,  depuis  la  restructuration,  ont  changé  de  terrain  et  se  placent 
désormais sur celui de la vie quotidienne.

Or, c’est tout autre chose de penser la vie quotidienne comme la forme inversée ou mystifiée 
sous laquelle se présente, dans la conscience, la réalité sociale. C’est pourtant ces deux idées que TC 
tente de faire passer pour équivalentes. On l’a vu, pour TC, la vie quotidienne est aussi ce «  lieu où 
toutes  [les  instances  de  la  reproduction]  ne  se  présentent  pas  dans  leur  hiérarchie  théorique  et 
déterminative  entre  la  “base  économique”  et  les  “superstructures” ».  Plutôt  que  ce  soit  la 
superstructure qui apparaisse comme l’élément déterminé et la base économique, comme l’élément 
déterminant,  c’est  l’inverse  qui  semble  être  le  cas  dès  lors  que  les  agents  évoluent  dans  la  
« quotidienneté » :

Le monde familier, quotidien, c’est la métamorphose nécessaire des rapports de production en 
formes  d’apparition,  la  marchandise  et  son fétichisme,  la  subsomption du travail  sous  le 
capital, les rapports de distribution, l’autoprésupposition du capital, l’idéologie sous laquelle 
opèrent toutes les pratiques, elle inclut les différences du quotidien, de  vécu comme  sujet, 
entre les  hommes et les  femmes, entres les  classes.  C’est sous les  formes ultimes,  les  plus 
médiatisées, sous des formes où à la fois la médiation non seulement est devenue invisible,  
mais où s’exprime leur contraire direct,  que les figures du capital apparaissent comme les 
agents réels et les supports immédiats de la production et qu’ils affrontent5.

La vie quotidienne apparaît ainsi comme une  modalité de l’expérience de la réalité capitaliste. Vivre 
« quotidiennement », faire l’expérience de la vie quotidienne, c’est baigner dans la confusion, dans 
l’idéologie,  dans  le  monde  des  apparences,  dans  la  fausse  conscience.  C’est  prendre  ce  qui 
surdétermine6 le rapport social capitaliste pour le décisif, c’est prendre le secondaire pour le principal. 
En ce sens, la vie quotidienne n’est plus circonscrite à une sphère particulière de la réalité sociale, il 
s’agit de cette réalité elle-même, mais telle qu’elle est vécue par « le travailleur » :

Nous appellerons vie quotidienne l’ensemble des activités par lesquelles le travailleur se met 
en relation,  de  façon régulière  et  prévisible,  avec  ses  conditions  aussi  bien de travail  (les 
moyens de production) que de consommation, à partir du moment où ces activités ne sont 
plus présupposées par l’appartenance préalable du travailleur à une communauté et  où le 
travail n’est plus, pour le travailleur, qu’une activité particulière dans la division du travail [?] 
et isolée de ses forces sociales, sans présupposition et toujours à renouveler. La vie quotidienne 
est la routine de cette mise en relation en ce qu’elle est constituée par l’ensemble des formes 
d’apparition des rapports de production comme vécu par l’activité d’un sujet7.

La vie quotidienne renvoie par conséquent à la façon dont « le travailleur » fait l’expérience de sa 
propre vie dans un contexte d’atomisation sociale qui, par le fait même, échoue à produire chez lui 
un quelconque sentiment d’appartenance. Sa participation au procès de la production sociale devient 
une activité contingente, non définitoire de son identité. Ce n’est plus d’abord en tant qu’ouvrier·ères, 
en tant  que membre d’une classe  clairement  identifiable,  que les  travailleur·ses  subordonné·es  se 

5. « Avant-propos », TC, no 27, p. 10.
6. Sur la notion de surdétermination, cf. infra.
7. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 41-42.

4



rapportent au capital et se conçoivent eux et elles-mêmes. C’est dans cet espace laissé plus ou moins 
vacant que se loge, à en croire TC, la vie quotidienne.

Remarquons  au  passage  que  cette  spécification,  celle  qui  lie  la  vie  quotidienne  à 
l’affaiblissement de l’identité ouvrière, n’est pas anodine. Si ce n’est qu’à partir des années 1980 que 
cette dernière cesse d’être reproduite et qu’elle se met à péricliter, si c’est seulement à partir de ces 
années-là que « l’appartenance préalable du travailleur à une communauté » commence réellement à 
faire  problème,  cela  veut-il  dire  que la  vie  quotidienne n’a  que quarante ans?  Cela  implique-t-il  
qu’auparavant, les rapports de production et leurs « formes d’apparition » apparaissaient en clair? Le 
travailleur a-t-il commencé à avoir un « vécu » depuis quarante ans seulement? A-t-il fallu attendre 
plusieurs siècles de capitalisme pour que les travailleur·ses deviennent enfin des « sujets »? Autant de 
questions laissées sans réponses réelles, mais qui sont de toute façon d’un intérêt secondaire pour une 
théorie des classes.

1.2. Sur le « passage à la vie quotidienne »

Dans l’avant-propos du numéro considéré, nous trouvons une définition de la notion de « vie 
quotidienne » qui reprend presque à l’identique celle présentée à la page 29 :

La vie quotidienne est devenue [nos italiques, ndr] le lieu où se nouent toutes les instances de la 
reproduction, mais aussi le lieu où toutes ces instances ne se présentent pas dans leur hiérarchie 
théorique et déterminative entre la « base économique » et les « superstructures »8.

La différence peut paraître anodine, mais elle joue un rôle important pour les thèses défendues dans le 
numéro. En effet, dans l’avant-propos, la vie quotidienne n’est pas seulement « ce lieu où se nouent 
toutes les instances de la reproduction », elle « est devenue ce lieu où se nouent toutes les instances de 
la reproduction ». La formulation de l’avant-propos rend explicite le caractère historique de la vie 
quotidienne et montre qu’elle acquiert une importance nouvelle avec la restructuration néolibérale. 
C’est que pour TC, la restructuration bouleverse la hiérarchie entre  vie quotidienne et production : 
« avant les années 1970, les conditions de vie jouaient leur rôle dans les luttes ouvrières, mais elles 
étaient  comme  incluses  dans  les  conditions  de  travail9 »,  alors  que,  désormais,  « c’est  la  vie 
quotidienne, avec toute sa confusion et ses aléas qui est destinée, dans la situation présente, à être 
l’élément  subsumant  la  distinction  [?]  dans  une  jonction  qui  ne  laissera  aucun  de  ses  termes 
identiques à ce qu’il était10 ». De « déterminations en conséquence11 » de la sphère de la production, les 
éléments appartenant à la vie quotidienne sont devenus centraux : « la vie quotidienne est devenue le 
lieu et l’enjeu des luttes des classes dans toute leur complexité, leur confusion, à la fois le problème, 
limite et dynamique de leur possible dépassement12 ».

Ce diagnostic énonce une vérité indubitable : personne ne peut nier le déplacement du centre 
de gravité des luttes opposant le prolétariat à la classe capitaliste. Les luttes sur les lieux de travail ont  
perdu  la  centralité  qu’elles  avaient  dans  le  cycle  de  luttes  précédent,  précisément  parce  que  les 
conditions  ne  sont  plus  réunies,  depuis  la  fin des  années  1970,  pour  que  des  gains  substantiels 
puissent être obtenus sur ce terrain. Prenons le  cas du Québec. D’un côté,  les  syndicats ont été 

8. « Avant-propos », TC, no 27, p. 9.
9. Ibid., p. 9.
10. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 37.
11. « Avant-propos », TC, no 27, p. 13.
12. Ibid., p. 13.

5



acculés à la défensive par les menaces de délocalisation et de fermeture d’entreprises13 et, de l’autre, 
on a assisté à un recours quasi systématique à des lois spéciales forçant le retour au travail, ainsi qu’à  
la mise en place de dispositifs légaux rendant les débrayages tout à fait inoffensifs, voire simplement 
impossibles14. Dans un tel contexte de désarmement politico-idéologique et de défaites prolétariennes 
répétées, il est évident que les revendications liées à la vie quotidienne (coût des principaux produits 
de consommation, préservation des acquis de l’État providence-national, etc.) apparaissent beaucoup 
plus mobilisatrices : pourquoi lutter dans un syndicat dont la marge de manœuvre est inexistante, 
débrayer, avoir recours aux tribunaux, etc., si l’on sait que ces formes de lutte aboutissent tout au plus 
à la préservation d’un pouvoir d’achat déjà mis  à mal par l’inflation? En comparaison, les  luttes 
contre la cherté de la vie, dans tout ce qu’elles ont d’incontrôlable et d’explosif, apparaissent d’autant 
plus pertinentes à mener que leur dénouement amer n’est pas écrit d’avance. De ce point de vue, il 
faut donner raison à TC.

Par  contre,  la  façon  dont  ce  « passage  à  la  vie  quotidienne »  est  expliqué  pose  certains 
problèmes, desquels il faut dire quelques mots. Pour TC, deux éléments ont joué un rôle crucial dans 
l’importance  qu’a  prise  la  vie  quotidienne  comme  champ  de  la  lutte  des  classes  depuis  la 
restructuration : d’abord, la déconnexion récente entre valorisation du capital et reproduction de la 
force de travail15 et, ensuite, le fait que les crises se présentent, depuis celle de 2008, comme étant 
identiquement des crises de suraccumulation et de sous-consommation16.

13. Au Québec, comme c’est par exemple le cas de la FTQ, certains syndicats ont été jusqu’à s’intégrer consciemment  
aux circuits financiers du capital. Ainsi, dans un discours à la Chambre de commerce de Montréal où il avait été invité à  
présenter  son  projet,  Louis  Laberge,  principal  promoteur  du  Fonds  de  solidarité  de  la  FTQ,  rassure  les  patrons 
montréalais en rappelant que « Le Fonds ne veut pas prendre la place des entrepreneurs, mais il veut que les travailleurs 
prennent  la  place  qu’ils  doivent  avoir  dans  l’entreprise »… en  finançant,  à  même leurs  salaires,  les  investissements 
productifs des entreprises. L’esprit d’un projet comme celui du Fonds de solidarité d’investissement ne saurait être mieux 
traduit que par ces lignes : « Pour nous à la FTQ, [le profit] n’est pas un mot sale, un mot tabou. Les gens qui investissent 
leur argent et font des efforts ont le droit d’espérer un profit, pourvu qu’ils n’exploitent personne [!]. D’ailleurs, nous 
n’avons  jamais  été  contre  le  profit,  mais  contre  le  profit  maximum,  contre  les  employeurs  qui  ne  cherchent  qu’à  
maximiser leurs profits sur le dos des employés. C’est évident qu’on aime bien mieux négocier avec un employeur qui fait  
des profits qu’avec une entreprise qui branle dans le manche. Car les problèmes des patrons deviennent rapidement les  
problèmes des employés. » (Louis Laberge, cité dans SOLIDARITÉ INC. Un nouveau syndicalisme créateur d’emploi, Louis 
Fournier,  Montréal,  Les  Éditions  Québec/Amérique,  1991,  coll.  « Succès  d’Amérique »,  [version  électronique  des 
Classiques des sociales sociales de l’UQAC], p. 96).

14. C’est précisément le rôle du projet de loi 89, officiellement entrée en vigueur le 30 novembre 2025, sous le nom de 
Loi visant à considérer davantage les besoins de la population en cas de grève ou de lock-out (loi 14). Avec cette loi inspirée de 
celle sur les services essentiels – qui retire plus ou moins aux travailleur·ses des services publics dit « essentiels » (services 
publics et secteur de la santé) le droit de débrayer –, le gouvernement provincial se donne le pouvoir de mettre fin à un 
conflit de travail du secteur privé ou parapublic dès qu’il juge que ce conflit affecte «  de manière disproportionnée la 
sécurité  sociale,  économique ou environnementale  de la  population,  notamment celle  des personnes  en situation de 
vulnérabilité ». Exprimée sans détour, cette loi fait en sorte qu’une grève devient illégale dès qu’elle remplit correctement 
sa fonction de perturbation économique.

15. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 29-30.
16. Ibid., p. 35.

6



1.2.1 La double déconnexion entre valorisation du capital et reproduction de la force de travail  

Quant au premier élément, TC juge que depuis la restructuration, la valorisation s’opèrerait à 
l’échelle mondiale de façon plus ou moins homogène, tandis que la reproduction de la force de travail 
se ferait de façon hautement segmentée, à travers des zones distinctes17.  Auparavant, il  aurait été 
possible de parler d’une classe ouvrière nationale plus ou moins homogène, dont le salaire aurait été  
plus ou moins en rapport avec la valeur produite, tandis qu’aujourd’hui (depuis la restructuration), la 
rémunération de la force de travail sur un point de la carte n’entretiendrait plus de lien avec la valeur 
effectivement produite sur ce même point. Exprimé un peu vite, cela revient à dire que la force de 
travail des second et tiers mondes contribuerait autant que celle du premier monde à valoriser le  
capital, mais que la première ne serait reproduite qu’avec peine, tandis que celle des zones privilégiées 
serait (relativement) bien payée. Ce qui a lieu à l’échelle de l’économie mondiale aurait en fait lieu, 
comme en une « mise en abyme », à l’intérieur des économies nationales, accroissant par le fait même 
la déstructuration de ces dernières et brisant la « cohérence » qu’elles avaient jusque-là.

S’il est certain que la reproduction de la force de travail se fait de façon segmentée, que ce soit  
à l’échelle internationale ou même nationale, il est douteux que la valorisation, elle, se fasse de façon  
homogène, comme le prétend pourtant TC. Des auteurs comme Samir Amin18 et Christian Palloix19 

sont justement parvenus,  chacun par des voies différentes,  à la conclusion que la valorisation du 
capital,  à  l’échelle  mondiale,  est  précisément  hautement  hétérogène,  en  ce  sens  qu’il  s’opère  un 
transfert de valeurs des économies des périphéries vers celles du centre. Pour ces auteurs, la faiblesse 
de la rémunération de la force de travail des économies périphériques reflète justement la faiblesse de 
la valorisation qui s’y opère. Bien loin d’être déconnectées, valorisation et reproduction de la force de  
travail  ont  toujours  été  et  restent  intimement  liées  –  d’où  la  nécessité,  selon  Amin,  pour  les  
économies  dominées  de  se  « déconnecter »  elles-mêmes  des  rapports  de  dépendance  qu’elles 
entretiennent avec les économies centrales. En effet, c’est seulement ainsi qu’elles peuvent mettre fin 
aux désavantages de l’hétérogénéité  de la valorisation. Les modèles d’affaires d’entreprises telles que 

17. Sur cette question, on peut renvoyer à cet extrait de « Tel quel », texte paru dans le vingt-quatrième numéro de TC 
(2012) : « Si la valorisation du capital est unifiée au travers de ce zonage [du mode de production capitaliste en trois  
zones], il  n’en est pas de même de la reproduction de la force de travail.  Chacune de ces zones a des modalités de  
reproduction spécifiques.  Dans le premier monde :  des franges à hauts salaires  avec privatisation des risques sociaux 
imbriquées dans des fractions de la force de travail où sont préservés certains aspects du “fordisme” et d’autres, de plus en  
plus nombreuses, soumises à un “nouveau compromis” dont le contenu est  l’achat global de la force de travail. Dans le 
deuxième monde : régulation par des salaires bas, imposés par une forte pression des migrations internes et la grande  
précarité de l’emploi, îlots de sous-traitance internationale plus ou moins stables, peu ou aucune garantie des risques  
sociaux, migrations de travail. Dans le troisième monde : aides humanitaires, trafics divers, survie agricole, régulation par 
toutes sortes de mafia et de guerres, mais aussi par la revivification des solidarités locales et ethniques. Ce zonage se  
doit [?]  d’être  une mise  en abyme :  chaque niveau d’échelle,  du monde au quartier,  reproduit  cette  tripartition.  La 
disjonction est totale entre la valorisation mondiale unifiée du capital et la reproduction de la force de travail adéquate à 
cette valorisation. Entre les deux, la relation réciproque de stricte équivalence entre production de masse et modalités de la 
reproduction de la force de travail, qui définissait le fordisme, a disparu.

Ce zonage était une détermination fonctionnelle du capital : maintenir, malgré la rupture entre les deux, des marchés 
mondiaux  en  expansion  et  une  extension planétaire  de  la  main-d’œuvre  disponible,  cela  en  dehors  de  toute  relation 
nécessaire sur une même aire de reproduction prédéterminée. La rupture d’une relation nécessaire entre valorisation du capital 
et reproduction de la force de travail a brisé les aires de reproduction cohérentes dans leur délimitation régionale ou même 
nationale. » (Le document consulté ne fournit pas les numéros de page).

18. Samir Amin, La déconnexion. Pour sortir du système mondial, Paris, Maspero, coll. « Cahiers libres », 1986.
19. Christian  Palloix,  L’internationalisation  du  capital.  Éléments  critiques,  Paris,  Maspero,  coll.  « Économie  et 

socialisme », 1974.

7



Nike, Zara, Apple, etc. sont des exemples extrêmes de segmentation du procès de valorisation : alors 
que la  production matérielle  peu valorisante est  sous-traitée  à  des  entreprises  tierces  qui  ne font 
qu’exécuter  les  commandes  que leur  passent  les  designers des  grandes  villes  nord-américaines,  les 
entreprises  mères  se  réservent  les  activités  au sein desquelles  la  plus  grande part  de la  valeur est 
ajoutée20.  Et  cette  segmentation de la  valorisation a  tout  aussi  bien lieu dans  l’industrie  lourde,  
segmentation dont la sidérurgie et l’industrie automobile sont des exemples paradigmatiques.

Mais admettons, pour le besoin de la cause, qu’il serait légitime de parler de déconnexion 
entre, d’un côté, valorisation homogène du capital et, de l’autre, reproduction hétérogène de la force 
de travail. Pour que le raisonnement de TC tienne, il faudrait réussir à prouver que non seulement  
cette déconnexion est  plus forte dans le présent cycle d’accumulation que dans le précédent, mais 
également, qu’il s’est produit un changement qualitatif nous autorisant à parler d’une déconnexion. 
Autrement dit, il ne suffit pas de montrer que les inégalités salariales ont augmenté entre pays riches 
et pays pauvres, entre centres d’accumulation et « poubelles » sociales (ce qui est certainement le cas), 
il  faut montrer qu’elles ont séparé deux termes autrefois connectés.  Or, il  suffit d’ouvrir un seul  
ouvrage traitant du rapport entre colonialisme et capitalisme pour s’apercevoir que ces asymétries 
n’ont  rien  de  nouveau et  que  les  prolétaires  des  zones  périphériques  sont,  probablement  depuis 
l’émergence du mode de production capitaliste,  beaucoup plus  faiblement rémunéré·es  que leurs 
homologues des zones centrales. Cette « déconnexion » ne peut donc absolument pas être invoquée 
pour expliquer le « passage à la vie quotidienne ».

1.2.2. La crise de 2008 comme identité entre crise de suraccumulation et crise de sous-consommation  

Attardons-nous maintenant au second élément expliquant, selon TC, la prééminence de la vie 
quotidienne  au  sein  des  sociétés  capitalistes  actuelles,  à  savoir  l’identité  advenue  entre crise  de 
suraccumulation et crise de sous-consommation. L’étrangeté de cette thèse nous oblige à prendre un pas 
de recul et à rappeler à quoi renvoient ces notions. Car de fait, contrairement à ce que TC avance, ce  
qui s’oppose, ce ne sont pas deux  types  de crises du mode de production capitaliste, ce sont bien 
plutôt deux explications concurrentes des crises.

D’un côté, nous trouvons la variante sous-consommationniste, la plus répandue, celle qui 
explique la crise par l’incapacité des agents de consommer la totalité de ce qui est produit, étant 
donné la faiblesse relative de leurs revenus. La crise éclate, parce qu’on a produit une trop grande 
masse de valeurs par rapport aux revenus effectivement distribués, ce qui empêche la valeur produite 
d’être entièrement réalisée et avec elle, la reprise d’un nouveau cycle productif. La crise est en ce sens 
essentiellement  pensée  comme  un  problème  de  réalisation.  Si  les  revenus  manquants  existaient, 
l’accumulation aurait pu reprendre son cours.

De l’autre côté, la variante faisant intervenir la suraccumulation explique la crise par le fait 
que  trop  de  capital,  notamment  sous  forme  de  moyens  de  production,  a  été  immobilisé  pour 
permettre  une exploitation du prolétariat  qui  en vaille  la  peine.  Parce  que les  entreprises,  ayant 
étendu l’échelle de la production, ont désormais cruellement besoin des prolétaires pour les exploiter 
et  que  ces  dernier·ères  sont  en  position  de  refuser  une  réduction  de  leur  salaire  nominal,  les 
investissements en capital constant destinés à accroître la productivité du travail et, par là, le taux 
d’exploitation, se révèlent stériles et contribuent à la diminution du taux de profit. Produire la même 

20. Cf. Ulysse Lojkine, Le fil invisible du capital. Déchiffrer les mécanismes de l’exploitation. Paris, La Découverte, coll. 
« Économie politique », 2025, p. 128 et suiv.

8



masse de plus-value coûte donc plus cher qu’auparavant.  La crise éclate lorsque suffisamment de 
capitalistes jugent que le taux de profit effectif ou escompté est si bas qu’il est préférable de diminuer,  
voire de stopper la production. Par conséquent, selon cette dernière explication, ce qui fait enrailler le  
procès  de  reproduction du capital,  ce  n’est  donc pas  une  trop grande production de  plus-value  
matérialisée dans des marchandises invendables, c’est la pénurie de plus-value, laquelle décourage les 
capitalistes de continuer à produire et engendre nécessairement un problème de réalisation.

Revenons  à  TC.  Avec  la  crise  de  2008,  nous  dit-on,  ces  deux  explications  concurrentes 
auraient non seulement cessé d’être concurrentes, mais il serait également devenu nécessaire de les 
faire toutes deux intervenir pour rendre compte des crises à venir. Pourquoi? Parce que la crise serait  
elle-même devenue identiquement crise de suraccumulation et crise de sous-consommation. Nous 
nous attarderons longuement sur ce point, mais pour l’instant, l’important à garder en tête est que 
cette cette identité récente aurait  eu pour résultat de placer la  faiblesse  de revenu au centre de la 
contradiction prolétariat-capital. Parce qu’il ne s’agit plus seulement d’une crise de suraccumulation 
et d’un problème de valorisation – lesquels renvoient directement à la capacité du capital à exploiter  
le prolétariat à un degré suffisant, donc à un problème de production –, mais aussi d’une crise de sous-
consommation, la question du revenu aurait acquis une importance autrement plus forte. La crise de 
2008, « qui a éclaté parce que des prolétaires n’ont pas pu payer leurs crédits21 », est devenue une 
« crise de la société salariale et de la légitimité de l’État. C’est ainsi que, dans la confusion, elle s’ouvre 
à la  vie  quotidienne22 ».  Puisqu’il  s’agit  d’une crise  affectant d’abord la  reproduction du rapport 
prolétariat-capital (les prolétaires sont trop pauvres, donc le capital ne peut vendre et se reproduire),  
ce sont les sphères de la vie sociale apparentées à celle de la reproduction qui deviennent décisives.  
D’où le passage à la vie quotidienne.

Ce raisonnement plus qu’approximatif ne nous intéresse pas tant pour lui-même que dans la 
mesure où il fait intervenir une théorie des crises hautement critiquable. Pour traiter de celle-ci, il 
nous  faut  revenir  à  leur  vingt-deuxième  numéro,  duquel  les  thèses  principales  quant  à  la  
caractérisation de la crise sont reprises. Dans ce numéro, TC essaie de montrer que bien qu’il faille  
« partir »  d’une théorie  de la  suraccumulation pour expliquer  les  crises,  l’explication par  la  sous-
consommation n’en finit pas moins par être identique à celle de la suraccumulation (celle « fondée 
sur  la  baisse  tendancielle  du  taux  de  profit23 »,  selon  des  termes  que  TC  juge,  à  tort, 
interchangeables). Il n’y aurait donc non seulement aucune raison particulière de rejeter l’explication 
sous-consommationniste, mais il  faudrait la faire intervenir pour expliquer l’importance prise par la 
vie quotidienne.

Mais  d’abord,  pourquoi  peut-on  être  d’avis  qu’il  faut  préférer  l’explication  par  la 
suraccumulation  à  celle  par  la  sous-consommation?  Pour  des  auteurs  tels  que  Paul  Mattick,  la  
faiblesse intrinsèque des explications sous-consommationistes, c’est qu’elles se focalisent sur l’aspect le 
plus superficiel des crises – la mévente –, sans voir que le problème de réalisation qu’elles décrivent 

21. « Vie quotidienne et luttes des classes », p. 27.
22. Ibid., p. 28.
23. « Too much monkey business »,  Théorie Communiste, no 22, 2009, p. 119. « Si cette crise nous oblige à ce retour 

théorique, c’est que nous sommes confrontés à une double évidence contradictoire : d’un côté la seule théorie marxiste 
cohérente des crises est celle développée par Paul Mattick, c’est-à-dire celle fondée sur la baisse tendancielle du taux de  
profit ; de l’autre cette crise est une crise de sous-consommation (elle est et non « apparaît comme »). Notre principale 
confrontation théorique en tant que confrontation productive ne peut s’engager qu’avec les thèses de la suraccumulation 
de capital par rapport à ses capacités de valorisation, c’est-à-dire avec Mattick et ses deux principaux ouvrages sur la  
question : Marx et Keynes (Ed. Gallimard, 1972) et Crises et théories des crises (Ed. Champ libre, 1976). »

9



s’explique lui-même par l’incapacité du capital à se valoriser suffisamment24. Par ailleurs, les tenants 
de l’explication par la suraccumulation n’affirment pas qu’il n’y a pas d’enjeu de réalisation, mais bien 
que ce dernier résulte de la perturbation de la reproduction du capital consécutive à l’interruption de 
l’accumulation. Ce qui est confondant, c’est que les crises prennent toujours la double apparence 
d’une crise de réalisation et d’une crise monétaire : la crise devient précisément patente lorsque les 
marchandises restent invendues et lorsque les vendeurs ne peuvent donc ni payer leurs factures, ni 
satisfaire leurs obligations financières. Or, le problème fondamental vient du fait que la production 
n’était plus rentable compte tenu de la masse de capital investi – ce qui a entraîné la réduction de la  
production, la fermeture d’usines, le chômage et, inévitablement, une crise de réalisation encore plus 
importante (la demande solvable n’existe plus pour pouvoir réaliser toute la valeur contenue dans les 
marchandises attendant d’être vendues) et une crise monétaire (plus personne ne prête, tout le monde 
fait  des réserves de liquidités,  le crédit  se rétrécit,  les  défauts de paiement s’enchaînent,  etc.).  La 
difficulté, encore une fois, c’est que les mêmes phénomènes traduisent des causes qui ne peuvent être 
confondues. C’est pourquoi il faut s’attarder attentivement aux types de causalité manifestés par ces 
phénomènes. Pour l’explication de la crise par la suraccumulation, donc pensée comme une crise de 
valorisation, trois grands cas de figure se présentent, qui peuvent naturellement se combiner dans la  
pratique :

1) Accumulation  augmentation de la demande de forces de travail  hausse des salaires → → → 
diminution du taux d’exploitation (pour une composition organique inchangée)  baisse de→  
rentabilité (taux de profit diminué)  ralentissement/fermeture d’entreprises  chômage → → → 
diminution de la demande solvable  problème de réalisation pour les entreprises en activité→  

 problème de liquidité  défaut de paiement  ralentissement/fermeture d’entreprises → → → → 
etc.

2) Accumulation  augmentation de la demande en matières premières/auxiliaires  hausse→ →  
du  prix  de  ces  mêmes  matières   hausse  de  la  composition  organique  (pour  un  taux→  
d’exploitation inchangé)  baisse de rentabilité (taux de profit diminué)  → → idem.25

3) Accumulation  investissement productif  hausse de la composition organique (pour un→ →  
taux d’exploitation inchangé)  baisse de rentabilité (taux de profit diminué)  → → idem.

Dans le premier cas, c’est le taux d’exploitation qui fait diminuer le taux de profit, tandis que dans les 
deux  seconds,  c’est  la  hausse  de  la  composition  organique.  Pour  que  le  taux  de  profit  diminue 
effectivement, il suffit que le taux d’exploitation diminue plus vite que la composition organique ou, 
au contraire,  que l’augmentation de la composition organique soit plus rapide que celle du taux 
d’exploitation.  Ce  qui  est  en  jeu,  c’est  chaque  fois  la  rentabilité  de  la  production.  Dans  une 
explication sous-consommationniste maintenant, la faiblesse de la rentabilité n’intervient jamais en 
tant que cause de la crise. Ce qui explique la crise, c’est toujours la faiblesse du pouvoir d’achat des 

24. Paul Mattick, Marx et Keynes. Les limites de l’économie mixte, trad. Serge Bricianer, Paris : Gallimard, coll. « Tel », 
1972, p. 118.

25. La crise de 1973-1974 et le rôle qu’y a joué le choc pétrolier atteste du fait qu’une hausse de la composition 
organique (pour un taux d’exploitation constant) et donc, une baisse du taux de profit, peut survenir indépendamment 
du progrès technologique ou de la hausse de la composition technique du capital. En effet, la hausse du prix des matières 
premières fait croître la composition organique sans se traduire par un développement des forces productives, ce qui,  
naturellement, diminue la rentabilité du capital.

10



consommateur·rices, laquelle empêche que la totalité de la valeur du capital-marchandise (et donc la  
plus-value qu’il recèle ) soit réalisée :

Accumulation  distribution limitée de revenus  incapacité  de vendre  problème de→ → →  
liquidité   défaut  de  paiement  ralentissement/fermeture  d’entreprises   problème de→ → →  
réalisation pour les entreprises qui vendaient à celles qui ont fermé  etc.→

On  peut  certes  expliquer,  comme  Marx  le  fait  lui-même,  la  faiblesse  du  pouvoir  d’achat  par 
l’exploitation capitaliste elle-même : c’est précisément parce qu’une part importante de la société est 
exploitée  que  sa  capacité  à  consommer  est  limitée.  Ne  fait-on  pas  ainsi  le  pont  entre  les  deux 
explications? Non. Car, ce faisant, on dit que la production capitaliste entre en crise parce qu’elle 
exploite trop bien, parce qu’elle crée plus de valeur et de plus-value que ce qu’elle peut effectivement 
réaliser, là où l’explication par la suraccumulation énonce précisément qu’il existe une pénurie de 
plus-value eu égard à la masse de capital à valoriser. Et c’est là que gît l’opposition entre les deux 
explications.  Dans  un cas,  la  solution  consiste  à  transformer  les  conditions  de  production  pour 
favoriser  une  extraction  accrue  de  plus-value,  dans  l’autre,  la  solution  consiste  à  trouver  des 
débouchés ou à en créer par l’endettement ou le crédit.

Il faut concéder à TC que, chez Marx, ces deux explications concurrentes coexistent et sont 
fréquemment accolées comme si l’explication par la sous-consommation ne faisait que traduire ou 
exprimer différemment celle par la suraccumulation. Toujours est-il que TC semble juger que ces 
juxtapositions sont une invitation à persévérer en ce sens et à montrer en quoi l’une et l’autre de ces  
explications aboutissent, une fois bien comprises, à une seule et même explication. Qu’en prouvant 
ainsi leur identité essentielle, TC sape son propre raisonnement – à savoir que c’est la crise de 2008 
qui pose la première fois l’identité entre suraccumulation et sous-consommation et qui fonde ainsi le 
passage à la vie quotidienne –, cela ne semble pas trop leur poser problème.

Attardons-nous  maintenant  à  la  démonstration  que  fait  TC  de  l’identité  entre 
suraccumulation et sous-consommation, que nous traiterons segment par segment : 

[1] Le but de la production capitaliste est, avec une masse de richesse donnée, de rendre le 
surproduit ou la plus-value les plus grands possible. Ce but est atteint par une croissance du 
capital constant relativement plus rapide que celle du capital variable, ou par la mise en œuvre 
du plus grand capital  constant possible avec le plus petit  capital  variable possible.  [2] La 
même cause (la recherche de la plus grande plus-value possible) produit la croissance de la 
masse du profit et la baisse de son taux par la diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur 
revenu. [3] Dans la reproduction du capital, cette diminution devient la cause qui entrave la 
conversion des marchandises en nouveaux moyens d’accroître l’exploitation du travail. Prise 
dans ce sens, la relation entre surproduction et suraccumulation devient : c’est parce que le 
fonds  de  consommation  des  ouvriers  est  constamment  réduit  vis-à-vis  de  la  masse  de  la 
production, donc à partir de la sous-consommation que l’on parvient à la surproduction de 
capital, c’est-à-dire à l’impossibilité de renouveler l’exploitation du travail de façon efficace. Il  
ne s’agit pas, dans le passage entre surproduction et suraccumulation, de la possibilité d’un 
renversement de causalité, car il n’y a pas de rapport de causalité entre les deux termes, il 
s’agit [d’un] même phénomène sous deux aspects différents, chacun des deux permettant de 
trouver l’autre26.

26. « Too much monkey business », TC, no 22, 2009, p. 124.

11



Avec  [1],  nous  avons  déjà  affaire  à  une  fausseté  criante.  Premièrement,  ce  n’est  pas  du  tout 
l’augmentation  de  la  composition  organique  du  capital  (la  « croissance  du  capital  constant 
relativement plus rapide que celle du capital variable ») qui permet d’atteindre le but dont parle TC, à 
savoir  celui  de  produire,  avec  une  masse  de  valeur  donnée,  la  plus  grande  masse  de  plus-value 
possible. L’augmentation de la composition organique n’est absolument pas un « moyen » pour les 
capitalistes d’augmenter la masse de plus-value produite pour une masse de capital donnée. Outre la 
diminution du temps de rotation du capital, le seul moyen grâce auquel ils peuvent y parvenir – en 
supposant constante la valeur des éléments du capital qui étaient mobilisés jusque-là27 –, c’est par 
l’augmentation de la productivité, par l’introduction de moyens de production plus performants. Or, 
c’est en voulant accroître la productivité que les capitalistes sont amenés à investir dans du capital  
constant  plus performant et  donc,  à  faire  croître  la  composition  technique  de leur  capital.  Cette 
croissance, n’intéressant d’abord que la matérialité du procès de production, peut tout aussi bien se 
traduire par une croissance de la composition organique (si le capital constant est relativement plus 
coûteux) que ne pas le faire28. C’est dire qu’elle peut laisser inchangée la façon dont les éléments 
constants  et  variables  du  capital  contribuent  respectivement  à  la  valorisation  du  produit.  Par 
conséquent, non seulement la hausse de la composition organique est un résultat involontaire du 
moyen  mis  en  œuvre  par  les  capitalistes  pour  produire  davantage  de  plus-value  (augmenter  la  
productivité), mais c’est même un obstacle direct à l’atteinte de ce but : pour un taux de plus-value 
donné, une composition organique accrue diminue le taux de profit29. Donc, là où l’accroissement de 
la productivité produit des effets à priori indéterminés sur le taux de profit (son effet peut être positif,  
mais il peut être négatif s’il accentue davantage l’effet déprimant de la composition organique sur le  
taux de profit qu’il accentue l’effet vivifiant du taux de plus-value sur ce même taux), l’accroissement 
de la composition organique a, au contraire, toujours pour conséquence immédiate de contribuer à 
plomber le taux de profit. D’où l’action salutaire des crises, qui ont pour effet de dévaluer massivement 
le capital et donc de faire régresser sa composition organique (et non pas technique) – ce qui permet  
précisément un relèvement du taux de profit et la reprise de l’accumulation. Continuons.

[2] La même cause (la recherche de la plus grande plus-value possible) produit la croissance de 
la masse du profit et la baisse de son taux par la diminution du fonds d’où les ouvriers tirent  
leur revenu.

27. Ces éléments concernent à la fois le capital constant (prix des matières premières, auxiliaires, des machines, des 
bâtiments, etc.) et le capital variable, c’est-à-dire le niveau des salaires pour une intensité du travail donnée. En effet, ces  
deux facteurs peuvent subir une diminution de leur valeur qui se traduit, toute chose étant égale par ailleurs, par une 
augmentation du taux de profit.

28. Rien ne permet de dire,  a priori,  que le développement des forces productives et  la hausse de la  composition 
technique du capital se traduiront par une augmentation correspondante de la composition-valeur du capital. Il est tout à 
fait possible que le progrès de la productivité à l’échelle de la société, en rendant meilleur marché les éléments du capital  
constant, laisse inchangé le rapport moyen entre capital constant et variable, voire qu’il fasse reculer le premier terme au  
profit du second. Sur la baisse de la valeur du capital constant, cf.  Karl Marx,  Le Capital,  Livre I,  trad. Jean-Pierre 
Lefebvre (d’après la 4e édition allemande), 2014 [1867], Paris, Presses universitaires de France, coll. « Quadrige », p. 677-
678.

29. Karl Marx, Le Capital, Livre 3, tome I, trad. de C. Cohen-Solal et de Gilbert Badia, Paris, Éditions Sociales, 1960 
[1894], p. 227. « À mesure que diminue progressivement le capital variable relativement au capital constant, s’élève de 
plus  en  plus  la  composition organique  de  l’ensemble  du capital,  et  la  conséquence  immédiate  de  cette  tendance  [nos 
italiques, ndr] c’est que le taux de plus-value se traduit par un taux de profit général en baisse continuelle, le degré  
d’exploitation du travail restant sans changement ou même en augmentant. »

12



TC dit que les tentatives des capitalistes de créer la plus grande masse de plus-value possible ont deux  
effets, à savoir une croissance de la masse du profit et une diminution de son taux. C’est effectivement 
là l’une des « contradictions internes » de la loi de la baisse tendancielle du taux de profit analysées 
par Marx : en parvenant à accroître le taux de plus-value, les capitalistes peuvent parvenir à extraire  
une plus grande quantité de plus-value, mais cette réussite tendrait à se conjuguer à une hausse de la 
composition organique venant annuler l’effet positif de l’accroissement du taux de plus-value sur le 
taux  de  profit.  Mais  TC dit  autre  chose  encore,  à  savoir  que  ces  effets  sont  redevables  de  « la 
diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu » ou, en d’autres mots, de la diminution du 
capital  variable,  de  la  somme d’argent  destiné  à  acheter  la  force  de  travail.  Ce serait  grâce  à  la  
diminution de cette somme que la masse du profit augmenterait et que le taux de profit diminuerait. 
Or, la diminution du capital variable, même par rapport à la valeur du capital constant, ne peut 
jamais expliquer à elle seule l’augmentation de la masse de profits.

En effet, au moins deux variables peuvent faire augmenter la masse de profits générés au  
terme d’une rotation du capital : l’accroissement du taux de plus-value (donc la façon dont le travail 
nécessaire et le surtravail se départagent) ou la multiplication de journées de travail avec un taux de  
plus-value constant, voire diminué. D’un côté, dans le cas de l’accroissement du taux de plus-value, 
c’est tout autant l’accroissement de pl  par rapport à  v qui explique l’accroissement de son taux que 
l’inverse. C’est donc faux de soutenir que l’accroissement du rapport  pl/v s’explique nécessairement 
par la diminution du dénominateur (v). La diminution de v peut tout à fait correspondre à une baisse 
du taux de plus-value, si  pl baisse dans une plus grande proportion. Même que, si le taux de plus-
value est donné, une baisse absolue de  v correspond à une diminution de la masse de profits! De 
l’autre  côté,  l’accroissement  de  la  masse  de  profits  peut  découler  d’une  simple  juxtaposition des 
journées  de  travail.  Ce  qui  signifie  que  non  seulement  la  croissance  de  la  masse  de  profits 
s’accommode parfaitement  d’une croissance  de  v,  mais  que des  profits  croissants  peuvent  même 
précisément  être  redevables  de  la  croissance  de  v,  dans  la  mesure  où  cette  dernière  traduit  la 
multiplication des sources d’extraction de plus-value.

En somme, si la diminution de  v  peut être responsable de l’augmentation de la masse de 
profits,  il  faut  insister  sur  le  fait  que c’est  seulement à  certaines  conditions  bien précises  qu’elle 
entraîne une augmentation de la masse de profits. Si TC va donc trop vite en affirmant que c’est la 
« diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu » qui cause l’accroissement de la masse de 
profits, c’est d’autant plus vrai lorsque cette diminution est censée expliquer la diminution du taux de 
profit, puisque les variables dont il faut tenir compte sont encore plus nombreuses. En effet, v peut 
tout  à  fait  rester  stable  alors  que  le  taux  de  profit  diminue,  comme  c’est  le  cas  lorsqu’il  y  a  
augmentation du temps de rotation du capital :  parce qu’il  faut plus de temps pour produire et 
écouler une masse de capital-marchandise donnée, la somme de capital avancé sur cette période s’est 
révélée génératrice d’une masse réduite de plus-value. Il y a donc diminution du taux de profit. Mais  
aussi, comme on pouvait aussi le déduire des lignes qui précèdent, le taux de profit peut diminuer en 
raison d’une diminution de pl sans changement au niveau de v. Mieux : lorsque la quantité de plus-
value est donnée et que v diminue alors que c reste constant, bien loin de faire diminuer le taux de 
profit, cela le fait croître. Tout ceci fait bien voir qu’il est faux d’affirmer, sans spécification, que c’est 
la « diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu » qui explique la baisse du taux de profit. 
La diminution de v peut même expliquer l’inverse de ce que TC veut lui faire expliquer, à savoir une 
diminution de la masse du profit et une augmentation du taux de profit.

[3]  Dans  la  reproduction  du  capital,  cette  diminution  devient  la  cause  qui  entrave  la 
conversion des marchandises en nouveaux moyens d’accroître l’exploitation du travail. Prise 

13



dans ce sens, la relation entre surproduction et suraccumulation devient : c’est parce que le 
fonds  de  consommation  des  ouvriers  est  constamment  réduit  vis-à-vis  de  la  masse  de  la 
production, donc à partir de la sous-consommation que l’on parvient à la surproduction de 
capital, c’est-à-dire à l’impossibilité de renouveler l’exploitation du travail de façon efficace. Il  
ne s’agit pas, dans le passage entre surproduction et suraccumulation, de la possibilité d’un 
renversement de causalité, car il n’y a pas de rapport de causalité entre les deux termes, il 
s’agit [d’un] même phénomène sous deux aspects différents, chacun des deux permettant de 
trouver l’autre.

On comprend mieux aussi pourquoi TC tenait tant à faire admettre l’idée – fausse – que c’est la 
diminution de v par rapport à c qui explique l’accroissement de la masse de profit et la baisse de son 
taux : la diminution de v, dans la mesure où elle correspond à une diminution du poids des salaires  
dans  le  produit  national,  nous  ramène à  la  théorie  sous-consommationniste  des  crises.  En effet,  TC 
suggère que cette diminution relative de v crée, par elle-même, une disproportion entre la valeur du 
produit global et les capacités du marché à payer pour celle-ci, ce qui fait surgir un problème de 
réalisation et aboutit « à l’impossibilité de renouveler l’exploitation de travail de façon efficace ». Or, 
cette inférence est fausse. La diminution du poids relatif de v par rapport à c et à pl n’implique en soi 
aucun problème de réalisation,  cela  signifie seulement qu’une plus grande part  de la  production 
nationale  est  destinée  à  la  reproduction  du  capital  constant,  à  la  consommation capitaliste  et  à 
l’accumulation. De façon générale, avec le progrès de la productivité du travail, une part sans cesse 
plus réduite du travail social est consacrée à produire des marchandises destinées à la reproduction des 
travailleur·ses productif·ves (les seul·es dont le salaire correspond effectivement à v) et, inversement, 
une part sans cesse plus grande est destinée à la reproduction des autres classes et à la production de  
nouveaux moyens de production. Dans l’hypothèse considérée par TC, le poids des salaires diminue 
parce que la valeur du panier de subsistance des travailleur·ses productif·ves, du fait de l’augmentation de 
la productivité, a diminué. Le prolétariat reçoit peut-être moins, mais c’est uniquement parce qu’il 
doit  payer  moins.  Autrement  dit,  si  son  salaire  diminue  uniquement  parce  que  la  valeur  des 
marchandises  qu’il  achète  a  diminué,  on  n’a  absolument  pas  le  droit  de  parler  de  « sous-
consommation »30.  En effet,  la  diminution du poids  de  v n’implique  pas  plus  de  problèmes  de 
réalisation que le ferait l’augmentation de celui de c.

TC nous dit :  « c’est  parce que le  fonds de consommation des ouvriers  est  constamment 
réduit vis-à-vis de la masse de la production, donc à partir de la sous-consommation que l’on parvient 
à la surproduction de capital, c’est-à-dire à l’impossibilité de renouveler l’exploitation du travail de 
façon efficace ». Il est très clair, à lire ces lignes, que la « surproduction de capital » n’entretient aucun 
lien avec un quelconque problème de rentabilité, avec l’incapacité à se  valoriser suffisamment, alors 

30. Cela  dit,  les  proportions économiques  nécessaires  à  la  reproduction élargie  ne s’obtiennent  jamais  que par  de 
douloureuses tentatives qui, dans la réalité, se soldent par de la surproduction d’un côté et de la sous-production de 
l’autre. Les convulsions qui résultent de disproportions entre les branches I et II, typiques des périodes d’industrialisation 
accélérée, ne doivent cependant pas être confondues avec des crises de suraccumulation dont nous avons parlé, qui sont  
des crises de  valorisation. La croissance beaucoup trop rapide de l’industrie soviétique du début des années 1930, les 
pénuries corollaires de moyens de consommation et la stagnation des salaires qui ont ébranlé jusqu’aux fondements du 
régime soviétique n’ont rien à voir avec les causes de la crise de 1929 dans le reste du monde capitaliste. Si l’on peut parler  
de « surproduction de moyens de production » dans les deux cas (en URSS, c’est un fait que trop de moyens ont été  
consacrés à la construction d’usines, de barrages, de bâtiments, etc.), c’est seulement avec la crise de suraccumulation 
comme crise de valorisation que l’exploitabilité du prolétariat joue un rôle déterminant. Sur le cas de l’URSS, cf. Alec  
Nove, An Economic History of the USSR. 1917-1991, Londres, Pinguin Books, 1969 (en particulier les chapitres 7 et 8).

14



que c’est précisément ce dont il  est question avec la notion de suraccumulation de capital.  Bien 
plutôt, à chaque fois que TC invoque cette dernière, on est tout simplement renvoyé à l’idée de 
surproduction de marchandises, à l’idée de disproportion entre la masse de marchandises produites et 
les  capacités  insuffisantes  du  marché  à  l’absorber.  En  effet,  selon  TC,  qu’est-ce  qui,  dans  la  
suraccumulation, empêche de « renouveler l’exploitation du travail de façon efficace »? Les obstacles à 
la valorisation? L’impossibilité de produire suffisamment de plus-value? La faiblesse du taux de profit?  
Pas du tout, c’est bien plutôt le fait que les capitalistes sont incapables de vendre, parce qu’ils ont  
payé trop chichement leurs prolétaires qui, en retour, n’ont pas l’argent suffisant pour acheter tout ce 
qui a été produit. La suraccumulation dont parle TC n’est que l’autre face de l’explication par la sous-
consommation : il est indifférent de dire que la demande solvable n’existe pas pour écouler tout ce 
qu’on a produit ou qu’on a trop produit relativement à cette même demande. Dans un cas comme 
dans l’autre, cela revient à dire qu’il y a, en un point de la circulation du capital – ce point qui fait se 
rencontrer les capitalistes en tant que vendeurs et les prolétaires en tant qu’acheteurs –, un blocage, et 
c’est ce qui empêche « le renouvellement de l’exploitation du travail de façon efficace ». Nous ne 
sommes pas sortis du Livre II.

Pour  clore  cette  discussion,  il  est  remarquable  que  TC  cherche  à  établir  un  rapport 
d’implication réciproque entre sous-consommation ouvrière et loi de la baisse tendancielle du taux de 
profit,  alors  qu’il  s’agit  pour  elle  de  montrer  en  quoi  les  explications  des  crises  par  la  sous-
consommation  et  par  la  suraccumulation  sont  identiques.  En  effet,  quand  bien  même  on  serait 
parvenu à établir que la sous-consommation entretient un rapport nécessaire avec la loi de la baisse 
tendancielle du taux de profit (ce qui n’est pas le cas), on n’aurait toujours rien dit de son identité  
avec… la suraccumulation. Pourquoi? Parce qu’il s’agit de deux phénomènes distincts. Et à ce titre, 
c’est certainement un fait à regretter que la discussion de la suraccumulation, par Marx, ait lieu dans  
la  partie  sur  les  contradictions  internes  de  la  loi  de  la  baisse  du  taux  de  profit 31.  Cela  donne 
précisément l’impression que les deux phénomènes s’impliquent réciproquement ou, à tout le moins, 
qu’ils font partie d’une même structure explicative. Mais la lecture attentive de cette partie ne laisse 
aucun doute : si la crise de suraccumulation est évidemment liée à la faiblesse du taux de profit, elle  
n’entretient aucun lien nécessaire avec le progrès de la productivité, ni d’ailleurs avec la hausse de la 
composition organique. Autrement dit, il peut y avoir suraccumulation de capital sans qu’il y ait eu 
de changements significatifs au niveau du progrès de la productivité du travail ou de la composition 
organique, précisément parce que c’est le taux d’exploitation – la capacité à exploiter le prolétariat – 
qui détermine dans la plus grande mesure si le capital existant peut effectivement être valorisé32.

Contrairement à ce qui se passe dans l’hypothèse de la loi de la baisse tendancielle du taux de  
profit que Marx analyse en long et en large, la chute du taux de profit apparaît ici causée non pas par 
une augmentation trop importante de la composition organique pour un taux d’exploitation donné 
(voire croissant), mais à l’inverse, par  une diminution du taux d’exploitation  pour une composition 

31. C’est ce fait, selon Duménil, qui prouve que les manuscrits utilisés par Engels pour l’édition du Livre III n’étaient 
précisément pas destinés à l’impression, cf. Gérard Duménil, Marx et Keynes face à la crise, 2e éd., Paris, Economica, 1981, 
p. 241.

32. Cela ne signifie pas que l’augmentation de la composition organique ne peut pas faire diminuer le taux de profit et  
ainsi provoquer un problème de valorisation. Au contraire,  dès que le taux d’exploitation est donné, n’importe quel  
renchérissement des éléments du capital constant (traduit par une hausse de la composition valeur, donc par une hausse 
de la composition organique) fait augmenter la masse de capital à valoriser, ce qui diminue le taux de profit. Autrement  
dit, alors que la masse de plus-value que l’argent dépensé en salaires permet de s’approprier stagne, les dépenses en capital  
constant augmentent – d’où une chute du taux de profit. Toujours est-il qu’une suraccumulation et une baisse du taux de 
profit peuvent survenir sans que la composition organique ne soit modifiée.

15



organique donnée. Ici donc, « suraccumulation de capital » signifie : suraccumulation de « moyens à 
extraire de la plus-value », suraccumulation de capitaux cherchant à s’approprier du travail non payé 
par rapport à la main-d’œuvre disponible. Il y a un trop plein de capacités productives relativement à la 
quantité de forces de travail disposées à se faire exploiter. On a accumulé frénétiquement sur une base 
extensive, c’est-à-dire qu’on a agrandi les entreprises existantes, construit de nouvelles usines, creusé 
de nouvelles mines, installé de nouveaux restaurants, etc. Le hic, c’est que la population prolétarienne 
est momentanément trop restreinte et l’armée de réserve industrielle, trop réduite. Pour subvenir à 
leurs besoins accrus de main-d’œuvre et s’approvisionner en forces de travail, les entreprises n’ont 
alors pas le choix de tirer les salaires vers le haut. Mais par là, le taux d’exploitation qu’on retrouve 
dans ces entreprises et, partant, le taux de profit, diminuent. Étant donné qu’elles sont contraintes de 
payer leurs salariés « au-dessus de leurs moyens », les entreprises ne sont plus rentables. Lorsqu’elles et 
leurs bailleurs de fonds s’aperçoivent du manque à gagner au niveau de la plus-value, la crise éclate33.

Dans  cette  explication,  il  n’est  en  aucun  cas  besoin  de  faire  intervenir  l’étroitesse  de  la 
consommation pour rendre compte de la crise. Certes, lorsque le taux de profit baisse, les entreprises 
réduisent leurs activités ou ferment leurs portes, ce qui réduit à la fois la demande au niveau du 
marché du travail  et  au niveau des  matières  premières  et  auxiliaires,  machines  et  produits  semi-
transformés. Il est inévitable que cette réduction de l’activité réduise la demande solvable et entraîne  
une mévente (beaucoup d’entreprises se révéleront incapables de vendre ce qu’elles avaient produit). 
Une crise ne peut se produire sans entraîner un blocage de la consommation et, partant, un enjeu de 
réalisation. Mais il faut voir comment se résorbe la crise pour comprendre ce qui en était la cause. 
Qu’est-ce  qui  fait  disparaître,  momentanément  au  moins,  le  problème  de  la  réalisation?  C’est 
justement la reprise de l’accumulation. Or, comment cette reprise est-elle elle-même possible? Par le 
rétablissement du taux de profit.  Et  qu’est-ce  qui  permet de  rétablir  le  taux de profit?  Serait-ce  
l’augmentation des salaires des prolétaires, pour ainsi stimuler la demande de marchandise, comme 
l’implique  l’explication  sous-consommationniste?  Pas  du  tout.  Au  contraire,  comme  le  rappelle 
Mattick, c’est dans les premiers moments de la crise que les salaires atteignent leur maximum et donc, 
que la consommation prolétarienne est la plus intense34. Or, cela entre en conflit avec l’hypothèse 
selon laquelle la crise est causée par un problème de réalisation : si, juste avant que la crise n’éclate, les 
salaires augmentent et, avec eux, la consommation, c’est qu’il doit y avoir un autre problème qu’un 
problème de réalisation pour  expliquer  la  crise.  Ce problème,  c’est  celui  de  la  rentabilité.  Cette 
hypothèse est attestée par le fait que c’est justement le rétablissement des conditions de la profitabilité  
qui fait sortir de la crise, conditions qui renvoient respectivement aux deux grandes variables affectant 
le taux de profit : la composition organique et le taux d’exploitation.

Voyons comment cela se produit. Avec la crise, il se produit une dévaluation massive, voire  
une destruction pure et simple du capital. Pour un même taux d’exploitation, le taux de profit subit  
un bond, qui est lui-même fonction de la profondeur de la dévaluation du capital existant. En effet, si  
c diminue alors que v et pl restent constants, le taux de profit augmente nécessairement et permet la 
relance de l’accumulation (les investisseurs gagnent confiance dans la rentabilité de leurs capitaux). 
Mais la crise agit d’une autre façon encore, puisqu’avec la faillite de nombreuses entreprises et le  
ralentissement  de  la  production,  l’offre  de  forces  de  travail,  autrefois  trop  faible,  devient 
surabondante.  Les capitalistes  ont alors  le  beau jeu d’offrir  des salaires  beaucoup plus bas  ou de 

33. Sur la question du rapport entre  suraccumulation,  loi de la baisse tendancielle du taux de profit et  mévente, il est 
particulièrement  aidant  de  se  référer  au chapitre  VIII,  celui  portant  sur  la  suraccumulation du capital,  du  livre  de 
Duménil déjà cité, cf. Duménil, Marx et Keynes face à la crise, p. 233-266.

34. Mattick, Marx et Keynes, p. 133.

16



dégrader les conditions de travail de leurs travailleur·ses pour ainsi augmenter le taux d’exploitation35. 
Les crises, en affamant le prolétariat, le contraignent par des voies purement économiques à la docilité 
et  permettent  d’accroître  le  taux  d’exploitation.  Au  moment  où  éclate  la  crise,  le  capital  était 
pléthorique, ce qui causait une pénurie de plus-value. Ensuite, c’est l’inverse qui a lieu : il existe peu 
de capitaux cherchant activement à se valoriser et, corollairement, beaucoup de plus-value potentielle. 
En détériorant le rapport de force du prolétariat face au capital, la crise crée donc les conditions d’un 
rétablissement du taux de profit qui, lui,  permet simultanément de relancer l’accumulation et de 
solutionner les problèmes de réalisation.

De toute évidence, nos camarades ont cherché à parer leur approche sous-consommationniste 
de la crise d’un verni « suraccumulationniste » en invoquant la grosseur relative de c par rapport à la 
petitesse de v, entretenant ainsi l’illusion que leur explication a un lien quelconque avec la structure 
de  valorisation du capital  et,  partant,  avec  les  éléments  causant  un déficit  de  rentabilité.  Or,  le  
mécanisme  central  que  met  au  jour  la  théorie  de  la  suraccumulation  –  la  diminution  du  taux 
d’exploitation et du taux de profit consécutive à la multiplication des capitaux –, n’est pas même 
mentionné.  Pour  TC,  tout  se  ramène à  la  faiblesse  relative  de  v,  c’est-à-dire  à  l’étroitesse  de  la 
consommation prolétarienne. Pourquoi? Parce que cette dernière empêche que toute la plus-value 
matérialisée dans les marchandises mises sur le marché soit réalisée. Le problème, l’élément appelant  
une solution, ce n’est donc pas la pénurie de plus-value, c’est le trop-plein de plus-value. Aussi doit-on 
convenir que le projet de nos camarades de montrer que sous-consommation et suraccumulation sont  
identiques tombe à plat, faute d’avoir saisi ce qui fait la spécificité d’une crise de suraccumulation.

Pour conclure là-dessus, l’ironie ultime, c’est que la volonté d’établir l’identité de ces deux 
explications, et ce, afin d’expliquer le passage à la vie quotidienne, s’enferme dans une antinomie. En 
effet,  ou  bien  l’explication  « unifiée »  de  la  crise  (sous-consommation  =  suraccumulation)  est 
l’explication véritable et a donc toujours été la seule explication satisfaisante des crises du mode de 
production capitaliste. Mais si on parvient à le démontrer, alors cette identité ne nous aide pas à saisir  
la  spécificité  de  la  crise  « actuelle »  et  ne  peut  pas  davantage  être  invoquée  pour  expliquer 
l’importance  qu’a  prise  la  vie  quotidienne  depuis  la  restructuration.  Ou bien  –  hypothèse  plus 
favorable –  fut  une époque où l’explication par  la  suraccumulation était  la  meilleure,  mais  cette 
époque étant révolue, une nouvelle explication plus complète serait devenue nécessaire. Dans ce cas, il 
faudrait être en mesure de prouver que la sous-consommation joue un rôle accru, un rôle qu’elle ne 
jouait pas auparavant, et que ce rôle s’articule effectivement à la suraccumulation. Malheureusement, les 
tentatives  qui  vont  en  ce  sens  ont  abouti  à  l’évacuation  pure  et  simple  de  l’explication  par  la  
suraccumulation de capital36.

1.3. Le concept de vie quotidienne comme panacée

Nous avons vu que deux des principales raisons invoquées par TC pour expliquer l’actualité 
de la vie quotidienne sont loin d’être convaincantes. Cela n’implique pourtant pas que cette partie de 
la  réalité  sociale  soit  dénuée  d’importance  dans  le  cycle  de  luttes  actuel.  On peut  parfaitement 
expliquer, comme nous avons essayé de le faire plus haut, l’importance accrue qu’ont prise les luttes 
portant sur les conditions de vie par la fin de la reproduction de l’identité ouvrière consécutive à la 
contre-offensive  néolibérale.  Ce sont  les  échecs  répétés  des  luttes  portant  sur  les  salaires  et  sur  les 

35. Marx, Le Capital, L.3, t. I, p. 267.
36. Rappelons que, pour TC, c’est le fait que des prolétaires ont été incapables de payer leurs crédits qui explique la  

crise de 2008. Cf. « Vie quotidienne et lutte des classes », TC, no 27, p. 27.

17



conditions de travail qui ont imposé un déplacement des énergies prolétariennes vers des enjeux non 
directement liés au travail. Cela dit, dans cette partie, nous verrons que nos camarades vont encore 
plus loin et font jouer à la notion de vie quotidienne un rôle autrement plus important, à même 
d’éclipser ce qui a lieu au sein du procès de production. Ce rôle central, nous le verrons dans la 
deuxième partie du texte, a d’importantes conséquences sur leur théorisation des classes sociales.

En effet, pour TC, non seulement la vie quotidienne et la question des conditions de vie 
délimiteraient désormais le terrain sur lequel les luttes les plus marquantes des dernières années ont 
lieu, mais c’est là que la contradiction fondamentale prolétariat-capital se serait déplacée. Alors que cette 
contradiction se situait au niveau de la production (de l’exploitation du prolétariat par le capital), elle 
serait passée au niveau de la reproduction de ce rapport, donc au niveau de la vie quotidienne :

[1] La restructuration des années 1970-1980 fit passer la contradiction entre le prolétariat et  
le capital au niveau de sa propre reproduction, [2] en tant que crise de cette relation, la crise  
de 2008, à son tour, posa la surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de  
production [3], il s’en est suivi que l’exploitation et la production de valeur qui sont le cœur 
du  mode  de  production  capitaliste  se  sont  répandus  et  existent dans  la  reproduction 
d’ensemble, globale qu’est la vie quotidienne dans son fétichisme, ses idéologies et ses mythes,  
mais aussi et par là-même dans sa capacité à remettre en cause toutes les instances du mode de 
production et avant tout l’économie comme détermination en dernière instance37.

Étant donné sa densité et son caractère alambiqué, reconstruisons, phrase par phrase, le raisonnement 
de TC.

[1] La restructuration des années 1970-1980 fit passer la contradiction entre le prolétariat et  
le capital au niveau de sa propre reproduction

Si  nous  comprenons  correctement  TC,  cette  phrase  impliquerait  qu’avant  1970-1980,  la 
contradiction entre le prolétariat et le capital se situait au niveau de la production elle-même. On 
peut expliciter cette idée de la façon suivante : il y a contradiction dans la production, parce que le 
capital ne se valorise qu’en exploitant le prolétariat, mais qu’afin de se valoriser davantage, le capital 
tend paradoxalement à expulser le prolétariat du procès de travail38. TC nous dit toutefois que la 

37. Ibid., p. 15.
38. C’est cette relation contradictoire qui fait dire à TC, et avec raison, que le prolétariat est, du point de vue du  

capital, à la fois nécessaire et de trop. Le capital sent que le prolétariat est  nécessaire parce qu’il sait que sa valorisation 
accrue passe par  un recours accru à de  la  « matière à  exploiter »  (des  prolétaires).  La masse de plus-value que peut 
s’approprier le capital est, toute chose égale d’ailleurs, directement proportionnelle à la quantité de producteur·rices qu’il 
peut mettre en mouvement : pour créer et s’approprier davantage de plus-value, il faut étendre l’échelle de la production, 
c’est-à-dire qu’il faut davantage de bras. À l’inverse, dans la mesure où les salaires payés entrent dans la rubrique des coûts  
de production (de concert avec les dépenses liées au capital constant), ils s’opposent au profit. Or, comme les capitalistes  
cherchent constamment à accroître la rentabilité de leur affaire en réduisant ces mêmes coûts, ils et elles se représentent 
leurs propres employé·es comme une dépense qu’il s’agit de réduire au minimum. Les prolétaires, parce que leurs salaires  
semblent plomber l’accumulation (et parce qu’ils et elles refusent parfois d’obéir comme il se doit aux propriétaires de leur 
force de travail), apparaissent alors de trop. S’il ne peut s’attaquer directement à leurs conditions de travail ou à la hauteur 
de leur salaire, le capital saisira alors la première occasion venue pour investir en machinerie ou pour rationaliser le procès  
de travail de façon à pouvoir expulser la composante vivante du travail au profit de sa composante morte, objectivée. Cet  
investissement, bien que susceptible d’entraîner des coûts importants, est souvent jugé plus avantageux que de continuer à 
dépendre d’une force de travail exigeant une forte rémunération ou des conditions de travail rigidement fixées. Ce rapport 
contradictoire – pour se valoriser, le capital a besoin d’exploiter plus de prolétaires, mais il en exploite toujours trop – est 
source d’instabilités constantes et de crises, et implique que ses modalités sont nécessairement amenées à évoluer.

18



restructuration modifie cet état de choses et que la contradiction serait depuis lors située « au niveau 
de sa reproduction » (celle du prolétariat? celle du capital?). Cherchons à expliquer cette affirmation 
en supposant d’abord qu’il s’agit de la reproduction du prolétariat.

On sait qu’avec la restructuration, le prolétariat cesse de voir sa propre reproduction « prise en 
charge » par le capital. En effet, à partir de la Seconde Guerre mondiale, les prolétaires ont bénéficié  
d’une certaine forme de reconnaissance de la part du capital  à travers le  rapport salarial  fordiste  
(croissance plus ou moins constante des salaires, plein emploi, stabilité du travail, participation à la  
gestion de la production par le biais de « ses » organisations syndicales, etc.), mais aussi à travers la 
reconnaissance de ses organisations politiques (partis ouvriers).  Mais tout ceci vacille à partir des 
années 1970-1980.  L’existence institutionnelle  du prolétariat,  à  travers  celle  de la  classe  ouvrière 
comme sujet politique clairement identifiable, est brusquement remise en question. Les moyens par 
lesquels les prolétaires parvenaient à se négocier une place relativement respectable ont massivement 
été neutralisés au terme d’offensives patronales vigoureuses, appuyées par l’État. Il  en résulta que 
l’État et les entreprises cessèrent de trouver face à elles un prolétariat bien organisé et sûr de lui-
même : ils eurent bien plutôt affaire à des prolétaires plus ou moins atomisés et, partant, beaucoup 
moins combatif·ves. Ce qui explique ces transformations et ces revers, c’est notamment la réaction 
capitaliste  à  l’intensité  dangereuse  qu’avaient  prise  les  luttes  du  prolétariat.  Pour  maintenir 
l’accumulation à flot, il fallait remettre ce dernier à sa place et, pour ce faire, faire jouer tout à la fois 
la contrainte économique et les contraintes juridico-politiques39. Ce n’est donc pas la restructuration 
qui a mis le rapport prolétariat-capital en crise,  c’est au contraire la crise de ce rapport qui a rendu 
nécessaire une restructuration, de même que l’institution d’un nouveau type de relation entre la classe 
capitaliste et le prolétariat. La restructuration – comme TC le sait très bien – répond à une crise qui, 
dès lors qu’elle atteint son but, crée les conditions d’un rapport prolétariat-capital plus ou moins 
stable et fonctionnel. Ou, à tout le moins, suffisamment stable pour redresser le taux de profit et 
relancer l’accumulation. C’est ce retournement qui a lieu au courant des années 1980-1990.

Par conséquent, est-il légitime d’affirmer, comme le fait TC, que depuis la restructuration, la 
contradiction a lieu « au niveau de sa reproduction [celle du prolétariat] »? Si l’on peut tout à fait 
admettre  que  cette  reproduction  est  devenue  beaucoup  plus  problématique  du  point  de  vue  des 
prolétaires (ils  et  elles  en  arrachent  davantage),  il  faut  bien  voir,  à  l’inverse,  que  cette  forme de 
reproduction remplit correctement son rôle : le prolétariat est reproduit en tant que classe atomisée, 
politiquement  et  idéologiquement  désarmée,  et  ce,  de  façon à  l’empêcher  de  lutter  efficacement 
contre son exploitation, permettant ainsi aux capitalistes de maintenir une rentabilité suffisante. Cela 
ne signifie pas que la reproduction du prolétariat  se fasse sans difficulté ou sans lutte de part et  
d’autre. Pourtant,  du point de vue de la totalité, ce n’est tout simplement pas le cas que c’est « au 
niveau de la reproduction du prolétariat » qu’est passée la contradiction : les prolétaires continuent 
d’aller se faire tanner chez leurs capitalistes locaux, en dépit de l’aggravation des conditions dans 
lesquelles leur reproduction a lieu. Et si  l’on acceptait cette proposition, si  l’on admettait que la 
contradiction  était  rendue  « interne  au  prolétariat »,  alors  il  faudrait  se  demander :  qu’en  est-il 
maintenant de la contradiction entre le prolétariat et le capital? Si elle s’est déplacée, c’est qu’elle n’est 
plus là, c’est que ce n’est plus à ce niveau que se joue l’important. Mais est-ce vraiment ce que TC 
veut dire? Qu’il n’y a plus tant de contradictions entre le prolétariat et le capital qu’au sein de la  

39. Quant au premier type de contraintes, pensons à la menace de fermetures d’entreprises ou de leur délocalisation, au  
ralentissement de la production, au chômage et à l’inflation galopantes, aux coupes dans les salaires directs et indirects, et  
quant au second type, nommons les retours forcés au travail, l’institutionnalisation des lois spéciales et des lois votées sous 
bâillon, la dispersion violentes des manifestations, la répression individualisées des débrayages, etc.

19



reproduction du premier? Ce faisant, on aurait certes mis en lumière le caractère plus défavorable 
encore de la situation dans laquelle se trouve le prolétariat du double point de vue du succès de ses  
luttes quotidiennes et de sa capacité à s’attaquer à la racine de son exploitation. Mais on y serait 
parvenu au prix d’une mystification formidable :  celle  de laisser  croire que ce n’est  plus entre le 
prolétariat et le capital que se joue la contradiction.

Admettons  cette  fois  que « sa  reproduction »  désigne celle  du  capital ou encore,  celle  du 
rapport  prolétariat-capital.  Nous  sommes  insensiblement  ramenés  au  même  point :  si  c’était 
auparavant  au  sein  de  la  production  du  capital  qu’il  y  avait  contradiction,  qu’elle  se  trouve  
maintenant au niveau de la reproduction générale (au niveau de la production des conditions de 
possibilité  du  rapport  prolétariat-capital),  c’est  que  la  contradiction  ne  se  trouve  plus  dans  la  
production.  Qu’est-ce  à  dire?  Que  la  production,  donc  l’exploitation  capitaliste,  ne  pose  plus 
problème sur ce terrain et qu’il faille donc en sortir, regarder du côté de la vie quotidienne pour  
l’apercevoir? Si TC cherche à maintenir que les luttes les plus impressionnantes auxquelles participent 
les prolétaires se déroulent à l’extérieur de l’entreprise, personne ne peut lui donner tort. Pourtant,  
TC va plus loin et soutient que la contradiction s’est déplacée. Or, il n’en est rien. La contradiction 
entre le prolétariat et le capital demeure fondée sur l’exploitation du premier par le second, laquelle a 
fondamentalement lieu dans le procès de production. Mieux, du point de vue des prolétaires, on peut  
même dire que c’est uniquement la considération du procès de production qui permet de trancher sur 
le  caractère  exploité  de  leur  travail :  que  les  marchandises  matérialisant  leur  exploitation  soient 
vendues ou non, que la plus-value qu’elles recèlent soit réalisée ou pas, ils et elles ont « surtravaillé » et 
ont fourni un surproduit dont la trajectoire ultérieure ne les regarde plus. Leur salaire ayant été versé 
et pas davantage, il en découle inéluctablement que les prolétaires doivent, d’un côté, se contenter des 
marchandises plus ou moins nécessaires à leur reproduction et, de l’autre, chercher à vendre leur force 
de travail à nouveau. Économiquement, leur vie quotidienne est prédéterminée de façon écrasante 
par ce qui a lieu au niveau de la production. Que ce soit sur ce terrain que la contradiction éclate ne 
signifie pas du tout que la contradiction s’est déplacée.

[2] en tant que crise de cette relation, la crise de 2008, à son tour, posa la surdétermination  
des rapports de distribution sur les rapports de production

Il est évident que la crise de 2008 est la crise du rapport (de la «  relation ») entre le prolétariat et le 
capital,  car  toute  crise  économique  est  une  crise  du  rapport  dans  le  cadre  duquel  a  lieu 
l’accumulation. La crise n’est jamais autre chose que la preuve pratique du caractère dysfonctionnel 
du rapport d’exploitation capitaliste et de ses configurations historiques particulières. Celle de 2008 
n’a absolument rien de particulier de ce point de vue. La crise de 1973-1974, celle qui inaugure la 
restructuration néolibérale,  représente en fait  une crise beaucoup plus profonde du rapport entre 
prolétariat et capital. Cette crise a manifesté la caducité d’un modèle fondé sur le progrès technique et 
l’achat de la paix sociale par le maintien de salaires élevés et la reconnaissance du prolétariat en tant  
que sujet sociopolitique légitime. En misant sur l’augmentation de la productivité pour ainsi accroître  
le  taux  d’exploitation  et,  partant,  le  taux  de  profit  (plutôt  que  de  s’attaquer  frontalement  au 
prolétariat et à ses conditions de vie), le capital dans sa figure « fordiste » produisait les conditions de 
son blocage, parce que ses concessions au prolétariat eurent précisément pour résultat d’engendrer 
une pénurie de plus-value. Incapable de valoriser leur capital à un taux suffisant, les entreprises durent 
ou bien ralentir leur production, voire fermer leurs portes, ou bien accepter de s’en prendre aux 
prolétaires  eux  et  elles-mêmes.  Pour  produire  à  un  taux  de  profit  susceptible  de  relancer 
l’accumulation, il fallait, d’un côté, que soit dévalué le capital existant et, de l’autre, que les salaires et  

20



les  conditions  de  travail  des  travailleur·ses  productif·ves  soient  sérieusement  dégradés.  La 
restructuration néolibérale et l’étendue des bouleversements qu’elle a entraînés sont à la mesure de la  
profondeur des crises qui ont secoué le monde durant la décennie 1970. De même, sur le plan de la  
lutte des classes, il y a un avant- et un après-crise qui sont incomparablement plus marqués que ceux 
qui ont jouxté la crise de 2008. En quoi, donc, cette dernière peut-elle être spécifiquement présentée 
comme  une  crise  du  rapport  prolétariat-capital  susceptible  de  « [poser]  la  surdétermination  des 
rapports de distribution sur les rapports de production »?

Cet usage surprenant de la notion de « surdétermination » justifie que nous la définissions 
nous-mêmes. Il ne s’agit pas de jouer aux professeurs, mais de s’assurer que l’on parle bien de la 
même chose. Est  surdéterminé un élément conditionnant, mais qui est lui-même conditionné par 
d’autres  éléments.  Exemple  classique :  dans  les  sociétés  de  classes,  l’élément  économique  est 
surdéterminé par l’élément juridique. Si ce sont bel et bien les rapports économiques qui déterminent 
dans leurs grandes lignes les rapports juridiques d’une société de classes donnée, qui leur donnent leur 
contenu et les font évoluer de telle ou telle façon, il est aussi vrai que ces rapports économiques 
n’apparaissent pas  ex nihilo. Ils se forment au contraire sur la base d’un substrat social préexistant,  
lequel est notamment déterminé sur un plan juridique (préexistence de certaines lois, coutumes, etc.).  
Les rapports juridiques préexistants sont donc transformés par le développement de ces nouveaux 
rapports économiques, mais ils conditionnent aussi ces derniers, de sorte que ce qui en ressort n’est 
pas  que  le  pur  résultat  des  déterminants  économiques.  Exprimé  simplement,  le  concept  de 
surdétermination cherche à mettre l’accent sur le fait que même l’élément le plus déterminant d’une 
totalité  n’est  jamais  lui-même  purement  et  absolument  conditionnant,  mais  qu’il  est  lui-même 
codéterminé (surdéterminé, en l’occurrence).

Ayant une idée plus claire de ce à quoi peut rassembler une relation de surdétermination, 
passons maintenant à la question de savoir de quelle façon elle peut s’appliquer au couple conceptuel 
rapports de production/rapports de distribution. Pour ce faire, il n’est pas inutile de renvoyer à la  
façon dont Marx l’utilise, étant donné que c’est de lui dont s’inspirent nos camarades de TC. Celui-ci 
souligne que, bien que les rapports de distribution soient eux aussi susceptibles de rendre compte de 
la structure économique d’une société donnée40, il demeure que ce sont les rapports de production 
qui sont les mieux placés pour le faire. Pourquoi? Parce qu’en partant des rapports de production,  
donc de la place qu’occupent les agents de la production par rapport aux instruments de travail d’un 
côté et du produit du travail de l’autre, on déduit immédiatement les rapports de distribution qui 
leur correspondent. Par exemple, c’est une condition absolument essentielle au mode de production 
capitaliste que la rémunération des prolétaires soit si  basse qu’elle les empêche d’accumuler et de 
rassembler des réserves qui leur permettraient de ne pas travailler pour le compte d’autrui. Sans cette 
situation de dénuement généralisé, le travail salarié et, partant, la production de plus-value seraient 
impossibles sur une large échelle. Si cette condition n’était pas remplie, la prestation de surtravail, la  
production  de  plus-value  et,  avec  elles,  l’accumulation  elle-même  seraient  économiquement 

40. Marx,  Le Capital,  L. 3,  t.  III,  p. 254. « On pourrait alléguer, il  est vrai, que le capital (y compris la propriété 
foncière, son contraire) suppose déjà une répartition : il suppose que les ouvriers sont expropriés des moyens de travail, 
que ceux-ci sont concentrés entre les mains d’une minorité d’individus, que d’autres ont la propriété exclusive de la terre ;  
bref, ce sont là les rapports étudiés déjà dans la Section sur l’accumulation primitive (Livre I, chap. XXIV). » Autrement 
dit, on pourrait penser que l’analyse des rapports de distribution permet de rendre compte de la structure sociale de façon 
tout aussi satisfaisante que celle des rapports de production qui y dominent. Or, Marx ajoute tout de suite après  : « Mais 
cette répartition diffère entièrement de ce que l’on entend par rapports de distribution, du moins quand on leur concède,  
par opposition aux rapports de production, un caractère historique. »

21



impossibles. En ce sens, les rapports de distribution entre capitalistes et prolétaires « sont identiques, 
pour l’essentiel,  avec ces rapports de production41 » et ne peuvent donc varier qu’à l’intérieur de 
certaines limites étroites : si elles les outrepassent, l’exploitation capitaliste n’est plus possible42.

Or, une fois minimalement clarifié le lien réel entre rapports de production et rapport de 
distribution, on voit bien que l’idée selon laquelle les premiers peuvent être « surdéterminés » par les 
seconds est dénuée de sens : les rapports de distribution ne font que décrire la façon dont le produit 
social  se  répartit  parmi  les  classes  sur  la  base  de  rapports  de  production  déterminés  dont  ils 
« constituent l’autre face43 », de façon à ce que ces derniers puissent se reproduire à l’identique44. Si 
donc TC entend par « surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production » 
que les premiers sont devenus indépendants des rapports de production, autonomes, nos camarades 
doivent expliquer clairement comment une chose aussi  improbable est possible. Et si,  comme ça 
semble  être  le  cas,  ils  et  elles  soutiennent  que  les  rapports  de  distribution  sont  devenus 
« prédominants45 »  au  point  de  pouvoir  contrecarrer  l’effet  des  rapports  de  production  sur 
l’appartenance de classe, alors il faut qu’on leur apporte un grand verre d’eau.

[3] il s’en est suivi que l’exploitation et la production de valeur qui sont le cœur du mode de 
production  capitaliste  se  sont  répandues  [?]  et  existent  dans  la  reproduction  d’ensemble, 
globale qu’est la vie quotidienne dans son fétichisme, ses idéologies et ses mythes, mais aussi 
et  par  là-même  dans  sa  capacité  à  remettre  en  cause  toutes  les  instances  du  mode  de 
production et avant tout l’économie comme détermination en dernière instance.

Solidement  posé  sur  les  prémisses  [1]  et  [2],  le  raisonnement  de  TC  atteint  ici  un  sommet  
d’irrationalité. Après la crise de 2008, l’exploitation et la production de valeur se seraient « répandus » 
et existeraient  « dans  la  reproduction  d’ensemble,  globale  qu’est  la  vie  quotidienne  dans  son 
fétichisme, ses  idéologies  et  ses  mythes ».  Dans cette phrase se retrouvent,  comme en concentré, 
toutes les inepties sur l’extension du travail productif sur l’ensemble de la société et sur l’élargissement 
concomitant du prolétariat à l’ensemble des travailleur·ses. TC est à un cheveu de soutenir que les 
utilisateur·rices d’Instagram et de Tiktok produisent de la valeur et viennent gonfler les rangs du 
prolétariat  mondial.  Expliquez-nous  comment,  chers  camarades,  la  production  de  valeur  et 
l’exploitation  peuvent-elles  avoir  lieu  dans  « la  reproduction  d’ensemble,  globale  qu’est  la  vie 
quotidienne »? Suis-je exploité lorsque je me rends au cinéma, lorsque je dors, lorsque je me fais du 
macaroni chinois, lorsque je gratte ma guitare? Produis-je de la valeur lorsque je lis le dernier numéro 
de TC, lorsque je participe à une manifestation? On ne peut décrire la jubilation des capitalistes si  
TC avait raison et que de la valeur (ne parlons pas de la plus-value!) commençait à être produite 
lorsque les personnes concernées par « la reproduction d’ensemble, globale qu’elle la vie quotidienne » 
(bref, tout le monde) se brossent les dents ou rangent leur chambre. Mais malheureusement pour la  
classe capitaliste mondiale (et pour TC, bien que pour des raisons différentes), il n’en est rien46.

Sur la base du fait que la reproduction d’ensemble et, plus précisément, la vie quotidienne 
seraient devenues des espaces où valeur et plus-value sont créées et où l’exploitation capitaliste a lieu, 
TC soutient que la « vie quotidienne » acquiert la capacité corollaire (la vie quotidienne est devenue 
un sujet, elle a la « capacité » de faire x ou y?) de « remettre en cause toutes les instances du mode de 

41. Ibid., p. 253.
42. Marx, Le Capital, L. 1, p. 693 et suiv.
43. Marx, Le Capital, L. 3, t. III, p. 253.
44. Ibid., p. 258.
45. « Avant-propos », TC, no  27, p. 10.

22



production et  avant  tout  l’économie comme détermination en dernière  instance ».  Or,  les  luttes 
s’inscrivant dans « la vie quotidienne », dans la mesure même où elles restent sur ce terrain (celui du 
fétichisme et de la fausse immédiateté selon TC même), sont précisément incapables de s’attaquer au 
capital lui-même et donc, à la structure sociale dans son ensemble. Nul doute que les luttes qui y  
parviendront émergeront des  luttes  qui  se tenaient initialement sur ce terrain.  Mais  tant  qu’elles 
relèvent  de  la  vie  quotidienne,  c’est-à-dire  tant qu’elles  s’en tiennent à  interpeller  l’État  et  à  lui 
rappeler  ses  « responsabilités »,  tant  qu’elles  revendiquent  un  plus  grand  respect  des  droits,  une 
fixation du prix de telle ou telle denrée de base, donc tant qu’elle laisse intacte l’exploitation capitaliste 
et son cortège d’évidences, elles demeurent par définition incapables de remettre en cause « toutes les 
instances  du  mode  de  production  et  avant  tout  l’économie  comme  détermination  en  dernière 
instance ».

Résumons le raisonnement de TC. Partant de la restructuration et de ses effets dévastateurs 
sur  les  organisations  prolétariennes  appartenant  au  cycle  de  lutte  précédent,  TC conclut  à  une 
diminution de l’importance du moment  de  l’exploitation proprement  dite  dans  la  contradiction 
opposant prolétariat et capital, et ce, au profit de ce qui fait qu’une telle exploitation est possible (la  
reproduction de ses conditions et les activités qui y sont liées). En raison de la restructuration donc, la 
contradiction n’aurait plus tant lieu au cœur même du rapport entre le prolétariat et le capital (au  
niveau de l’exploitation, de l’extorsion de plus-value) qu’au niveau de ce qui rend ce rapport possible.  
Ensuite,  TC fait  intervenir  la  crise  de  2008 comme un  deus  ex  machina susceptible  d’expliquer 
quelque chose d’aussi lourd de conséquences, du point de vue de la théorie matérialiste de la société,  
que la relativisation de la primauté des rapports de production au profit des rapports de distribution : 
la crise de 2008, en tant que crise particulièrement grave du rapport prolétariat-capital (ce qui est  
faux), aurait fait en sorte que ce sont maintenant ces derniers qui « surdéterminent » (?) les premiers. 
Or, c’est en semant de la confusion autour de ce qui est décisif du point de vue de la reproduction de  
la société capitaliste que TC peut affirmer, au bout du compte, que ce sont précisément les luttes  
menées sur le terrain de la vie quotidienne et menées dans ses termes à elle qui nous rapprochent le 
plus d’un bouleversement révolutionnaire de la société.

1.4. Les apparences comme degré ultime de la réalité

Les récentes découvertes théoriques de TC ne sont pas des moindres : absence de primauté de 
l’économie sur la vie quotidienne, absence de primauté de l’exploitation sur la reproduction de ses  
conditions, surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production, extension et 
généralisation de l’exploitation et de la production de plus-value au sein des activités propres à la vie  
quotidienne, etc. Conscient·es de leur audace théorique, nos camarades técéistes ont fait le choix 
judicieux de venir asseoir leurs conceptions sur un socle philosophique plus approprié, c’est-à-dire 
moins embarrassant que l’ontologie matérialiste héritée de Marx. En effet, étant donné que plusieurs 
des  idées  développées  dans  TC 27 contredisent  frontalement  celles  qui  découlent  de  l’ontologie 
marxiste (primauté de la production sur la reproduction, de l’économie sur la «  vie quotidienne », des 

46. L’extrême ironie de la chose, c’est que ce que nous reprochons à TC ici, TC le reproche elle-même à l’opéraïsme dans 
le texte sur les Gilets jaunes : « Dire, comme l’opéraïsme finissant, que “la société elle-même est devenue le lieu productif 
d’ensemble” est une jolie formule, mais une formule creuse. Que le capital, en subsomption réelle, se soit emparé de  
l’ensemble de la société et, mieux dit, qu’il ait produit tous les organes de sa propre reproduction (de ce point de vue, la  
subsomption réelle est toujours inachevée), ne signifie pas que tous les actes, toutes les activités accomplies dans cette  
société soient de la production. » (« Gilets jaunes », TC, no 27, p. 199).

23



rapports de production sur les rapports de distribution, etc.), mieux valait y renoncer et la remplacer  
par une ontologie plus souple.

C’est  qu’en  dépit  de  certains  préjugés  « néo-programmatistes »,  nous  dit  TC,  la  vie 
quotidienne joue un rôle privilégié non seulement au niveau de la lutte des classes en tant qu’enjeu 
immédiat des différents conflits, mais aussi au niveau de la constitution de la société en classes. Ou 
encore, bien qu’on puisse croire que l’exploitation capitaliste occupe une place à part lorsqu’il s’agit 
de rendre compte de ce qui définit les classes et de ce qui les oppose pratiquement, TC nous rappelle  
que l’admission de cette primauté repose sur une interprétation grossière de Marx. En effet, pour 
penser  que  quelque  chose  comme  l’occupation  d’une  place  déterminée  au  sein  du  système  des 
rapports de production et de subordination puisse être considérée comme l’élément déterminant de 
l’appartenance de classe, il faut se méprendre sur le sens de la distinction marxienne entre mouvement 
réel et  apparence.  À l’inverse,  si  l’on comprend que  le  mouvement  réel  n’est  qu’un concept,  un 
« concret de pensée » et que seules les apparences constituent la réalité, alors on pourra éviter de 
tomber dans la grossièreté.

Présentons cette interprétation grossière. Si l’on suit l’exemple de Marx, on est nécessairement 
amené, afin d’analyser la société capitaliste et ses mécanismes, à distinguer deux niveaux de réalité : les 
apparences  et  le  mouvement  réel.  Les  apparences  ou formes  d’apparition,  c’est  ce  qui  se  donne 
immédiatement à l’observation, mais qui, après analyse, se révèle ne pas correspondre parfaitement à 
la vérité de l’objet étudié. Plus encore, ces apparences ne peuvent être comprises pour elles-mêmes 
sans être mises en relation avec ce dont elles sont les formes d’apparition : le mouvement réel. Et 
précisément, le mouvement réel, c’est ce qui a effectivement lieu en dépit des apparences, mais qui, 
paradoxalement, ne se manifeste qu’au travers de ce qui, à première vue, va jusqu’à le contredire.  
D’un point de vue phénoménal, du point de vue de l’observateur, c’est tout à fait le cas que ce niveau 
(le mouvement réel) n’existe pas à côté de l’autre, celui des apparences. La réalité ne se manifeste pas 
deux fois : une première fois telle qu’elle est réellement et une seconde fois de façon déformée. Mais  
ce n’est pas parce que les choses apparaissent d’une certaine façon qu’elles sont effectivement de cette  
façon. Le salaire paraît être « le prix du travail ». Plus un prolétaire payé à l’heure travaille, plus il 
gagne. Parce qu’il varie en fonction du nombre d’heures travaillées, le salaire semble rémunérer la 
dépense de travail et constituer sa récompense. Pourtant, nous savons que le salaire47 ne paie pas le 
travail, mais l’usage de la force de travail pour une période de temps déterminée. En effet, si c’était le  
travail qui était payé, l’exploitation capitaliste serait impossible. Or, l’exploitation capitaliste a lieu et  
les prolétaires reçoivent un salaire, c’est donc que ce dernier rémunère autre chose que ce qu’il semble 
rémunérer. Cette chose, c’est l’usage de la force de travail. Il faut alors conclure que le salaire, en 
dépit des apparences, paie cet usage. Ce rapport entre salaire et usage de la force de travail n’est pas un 
rapport « théorique », c’est un rapport tout à fait réel, c’est-à-dire que c’est ainsi que les choses se 
passent effectivement,  bien que la  conscience de ce rapport  réel  ne s’acquiert  que par un travail 
théorique. Et cela a une valeur générale : le monde, dans sa vérité, ne se donne jamais immédiatement 
tel quel, il doit être théoriquement reconstruit. C’est en ce sens qu’il faut entendre que le mouvement 
réel correspond bel et bien à l’objet. Mais prenons un autre exemple susceptible de clarifier ce qui  
appartient à l’un et l’autre de ces niveaux, en nous penchant sur le cas du capital financier.

De prime abord, tout se passe comme si l’argent était en mesure, lorsqu’il est « bien placé », 
de fructifier et de faire des petits. C’est précisément de cette façon que fonctionne le capital financier,  

47. Ici, nous parlons du salaire en tant que catégorie économique déterminée – le montant d’argent que reçoit un  
salarié  et  correspondant  au  travail  nécessaire  –,  pas  du  salaire  en  tant  que  forme  de  rémunération  générale.  Cette  
distinction est nécessaire pour être habilité à parler de sursalaire.

24



c’est-à-dire grâce à l’investissement de sommes considérables dans des affaires lucratives, aboutissant à 
accroître la masse de capital-argent initialement détenue. Cette description correspond à un certain 
niveau de réalité (c’est effectivement ainsi qu’on peut décrire le circuit du capital-argent : A – A’), 
mais elle demeure incomplète, parce qu’elle ne fait que décrire, pour reprendre l’expression de Marx, 
« des phénomènes qui apparaissent à la surface », par opposition, justement, à « l’élément invisible », 
au « point essentiel qu’il  faut élucider48 ».  En effet,  elle manque l’essentiel,  à savoir que c’est,  en 
amont, le  travail productif  qui crée la plus-value que finit par s’approprier le capital financier, cette 
fois,  sous  forme  de  richesses  proprement  financières  (intérêts,  « rémunération  du capital »,  etc.). 
Donc si l’on souhaite rendre compte de l’objet « capital financier », il faut tenir compte de ce qui 
s’impose à  n’importe  quel  observateur  (son circuit  manifeste),  mais  il  faut  dépasser  ce  niveau et 
remonter à celui du « mouvement réel » pour ensuite pouvoir l’expliquer. Ce faisant, on découvre quels 
sont les liens étroits qui le font dépendre à la fois de la rentabilité propre des capitaux productifs (la  
masse  brute  de  plus-value  qu’ils  s’approprient),  du  rapport  de  forces  entre  fractions  capitalistes 
(lesquelles se partage cette masse brute), mais aussi, et surtout, de l’exploitation du prolétariat, et ce,  
en dépit de la capacité apparente du capital financier à faire naître un profit de nulle part. Bien que  
ces liens internes ne sont jamais « réels » au sens où le sont les phénomènes (ils ne se donnent jamais 
comme  des  choses  apparemment  immédiates),  ils  sont  pourtant  plus  « réels »  au  sens  où  ils 
s’approchent davantage de ce qu’est l’objet en vérité.

Le travail d’exposition théorique, tel qu’il est à l’œuvre dans les trois livres du  Capital  de 
Marx,  se  fait  ainsi  en deux grandes  étapes.  La première  consiste  à  partir  des  « apparences »,  des 
phénomènes qui se situent à la surface de société capitaliste, pour atteindre leur essence ou, autrement 
dit, leur vérité. Il s’agit donc de produire des abstractions rationnelles. En tournant notre regard vers  
la production, on parvient précisément à saisir l’essence de ces phénomènes, c’est-à-dire à faire voir  
qu’ils  s’expliquent par  l’existence d’un mode de production ayant pour contenu l’exploitation et 
ayant pour logique la production sans cesse plus grande de plus-value. Il n’y a pas de phénomène 
propre au mode de production capitaliste explicable de façon satisfaisante sans, à un moment ou à un 
autre de l’explication, être rapporté à ces éléments.  C’est  seulement à partir  de là que s’ouvre la 
seconde étape, celle de la concrétisation, donc celle qui consiste à partir de l’essence (obtenue par  
abstraction) pour remonter graduellement aux apparences (en produisant des abstractions de moins 
en moins abstraites, donc de plus en plus riches) et ainsi, montrer en quoi ces apparences valent  
comme les formes d’apparition nécessaires de l’essence, comme des produits objectifs du mouvement 
réel49.  Si  le  travail  est  bien  fait,  on  aura  donc,  au  terme  de  cette  seconde  étape,  supprimé  la  

48. Marx,  Le Capital,  L. 3,  t. I, p. 61. Dans ce passage précis, il est plutôt question d’un côté, du taux de profit (le  
phénomène de surface) et,  de l’autre,  la  plus-value et  le  taux de plus-value (l’élément invisible,  mais essentiel),  sans 
lesquels le taux de profit ne peut précisément pas être expliqué.

49. Le passage sur lequel s’ouvre le troisième livre du Capital résume très bien ces deux grandes étapes : 1) celle qui 
écarte l’accidentel pour remonter à l’essentiel et 2) celle qui cherche précisément à rendre compte des formes concrètes par 
l’intermédiaire desquelles l’essentiel (le mouvement réel) se donne :

« Dans le livre 1er, nous avons étudié les divers aspects que présente le procès de production capitaliste, en soi, en tant que 
procès de production immédiat, et, dans cette étude, nous avons fait abstraction de tous les effets secondaires résultant de  
facteurs étrangers à ce procès. Mais la vie du capital déborde ce procès de production immédiat. Dans le monde réel, le  
procès de circulation, qui a fait l’objet du livre II, vient le compléter. Dans la troisième section du livre II surtout, en 
étudiant le procès de circulation en tant qu’intermédiaire du procès social de reproduction, nous avons vu que le procès 
de production capitaliste, pris en bloc, est l’unité du procès de production et du procès de circulation. Dans ce livre III, il  
ne saurait être question de se répandre en généralités sur cette unité. Il s’agit au contraire de découvrir et de décrire les  
formes concrètes auxquelles donne naissance  le mouvement du capital considéré comme un tout.  C’est sous ces formes 
concrètes que s’affrontent les capitaux dans leur mouvement réel, et les formes que revêt le capital dans le procès de 

25



contradiction apparente entre mouvement réel et apparences, parce qu’on aura expliqué comment ces 
dernières traduisent, à leur façon, le mouvement réel.

Le problème avec cette façon de voir les choses, nous dit TC, c’est qu’elle présuppose que le  
mouvement réel est lui aussi quelque chose d’objectif et d’irréductible aux apparences, alors que « ce 
“mouvement  réel”  n’est  qu’un  concept50 »,  n’est  qu’un  pur  « objet  de  pensée51 ».  Pour  TC 
précisément,  l’essence  ou  le  mouvement  réel  –  ce  que  Marx  nomme  aussi  les  « liens  internes 
réels52 » –  est  quelque  chose  de  purement  idéel,  dont  la  théorie  est  le  démiurge.  Il  s’ensuit 
nécessairement  que  la  réalité  objective  est,  elle,  entièrement  épuisée  par  les  apparences.  Par  
conséquent, sous ce que Marx appelle « la surface des phénomènes », derrière les « formes illusoires au 
milieu desquelles  [les  agents  réels  de production] se  meuvent tous les  jours  et  auxquelles  ils  ont 
affaires53 »,  on  ne  trouve...  rien.  Selon  TC,  il  n’y  a  rien  auquel  viendrait  référer  le  concept  de 
mouvement réel, puisqu’il s’agit strictement d’un « concept produit par la science ». Nos camarades ont 
une  drôle  de  conception de  la  pratique  scientifique  s’ils  jugent  « scientifique »  la  production  de 
concepts qui n’ont aucun référent et qui, par conséquent, ne correspondent à rien. Un concept ne 
renvoyant à rien de réel peut certes exister (par ex. : le concept de Dieu), mais il n’a rien à voir avec la 
science. Lorsque TC dit que le concept de mouvement réel est un concept produit par la science, c’est 
tout à fait correct, mais il en va de même pour le concept de capital, de marchandises, de plus-value, 
de valeur, etc. En quoi, de ce point de vue, le concept de mouvement réel diffère-t-il de ceux de valeur 
et  de  plus-value?  Ni  la  valeur  ni  la  plus-value  ne  s’observent  immédiatement  et  pourtant,  elles 
s’imposent  et  font  sentir  leurs  effets,  bien que  par  des  voies  détournées.  Mais  on peut  poser  la 
question plus simplement : si le mouvement réel n’est rien à l’extérieur de la pensée, comment peut-il  
être un « objet de connaissance » susceptible de nous intéresser? De deux choses l’une. Ou bien le 
« mouvement réel » est un concept qui nous aide à rendre compte de la réalité, parce qu’il  a un 
référent dans l’objet et dans ce cas-ci, le mouvement réel « objectif » peut être connu et investigué. Ou 
bien il s’agit d’un pur concept, d’un strict jeu de l’esprit, et dans ce cas, il est oisif de s’y intéresser,  
parce que l’étude des apparences est tout ce qui compte. Mais cette deuxième alternative est une 
contradiction dans les termes, parce que l’apparence n’existe qu’en relation à l’essentiel, c’est-à-dire en 
relation  à  ce  qui  ne  peut  être  connu  que  de  façon  médiatisée.  Parler  d’apparences,  c’est  déjà 
reconnaître qu’il existe autre chose à connaître, c’est reconnaître que le monde n’est pas épuisé par ce 
qui est caractérisé comme « formes d’apparition » ou comme « apparences ».

En effet, le concept de mouvement réel, qui est structurellement similaire à la catégorie logique 
d’essence, sert précisément à insister sur le caractère réfléchi de l’objet étudié. Parler d’essence ou de 
mouvement réel, c’est parler d’un objet en tant qu’il est  médiatisé, c’est faire voir qu’il n’« est » pas 
simplement. À l’inverse, penser un objet complexe sur le mode de l’« être », comme une chose qui, 
simplement,  est, plutôt que comme une chose qui  n’est pas telle qu’elle apparaît, c’est être incapable 
d’en rendre compte correctement. En ce sens, dire, comme le fait TC, que le mouvement réel de la  
production capitaliste est un pur concept, qu’il n’y a rien qu’il lui corresponde à l’extérieur de la 

production immédiat comme dans le procès de production n’en sont que des phases particulières. Les formes du capital  
que nous allons exposer dans ce livre le rapprochent progressivement de la forme sous laquelle il se manifeste dans la  
société,  à  sa  surface,  pourrait-on  dire,  dans  l’action  réciproque  des  divers  capitaux,  dans  la  concurrence  et  dans  la  
conscience ordinaire des agents de la production eux-mêmes. » (Marx, Le Capital, L. 3, t. I, p. 47.)

50. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 66.
51. Ibid., p. 70.
52. Marx, Le Capital, L. 3, t. III, p. 208.
53. Ibid.

26



pensée, c’est ne reconnaître d’objectivité qu’aux phénomènes qui surgissent à sa surface. Mais encore 
une  fois,  c’est  une  position  impossible  à  tenir  pour  qui  pense  ces  derniers  comme  des  formes 
d’apparition ou comme des apparences, parce que ces catégories impliquent leur « Autre », à savoir : le 
mouvement réel, ou l’essence, en tant que noyau rationnel, en tant que « quelque chose » qu’il s’agit 
précisément de connaître54.

Cette position de TC, bien qu’elle se réclame du nec plus ultra de la dialectique marxiste, n’est 
qu’une nouvelle occurrence de la position idéaliste subjective que raille Hegel dans sa Logique. Des 
sceptiques à Fichte, en passant par Kant, l’idéalisme subjectif a ceci de paradoxal qu’il mobilise des 
catégories liées à la logique de l’essence (phénomène, apparence, etc.) pour penser le contenu du 
monde (ce qui suggère que notre connaissance, en tant qu’elle a pour objet des apparences, n’est pas  
une connaissance satisfaisante du monde), mais se satisfait néanmoins, en pratique, de le penser sur le  
mode de l’être, c’est-à-dire comme quelque chose d’immédiat et de simplement donné, donc comme 
si les apparences épuisaient le monde :

Ainsi  l’apparence –  le  phénomène  [Phänomen,  ndr]  du  scepticisme  ou  encore  ce  que 
l’idéalisme nomme phénomène [Erscheinung,  ndr] – est une  immédiateté qui n’est  pas un 
quelque-chose ou n’est pas une chose, qui n’est pas du tout un être indifférent qui serait en 
dehors de sa déterminité et de sa relation au sujet. « C’est » : voilà ce que le scepticisme ne se 
permettait pas de dire ; l’idéalisme moderne ne se permit pas de regarder les connaissances 
comme un savoir de la chose-en-soi ; l’apparence évoquée ne devait pas avoir la moindre base 
d’un être, dans les connaissances à l’instant citées la chose-en-soi ne devait pas s’introduire. 
Mais, en même temps, [nos italiques, ndr] le scepticisme admettait des déterminations variées 
de son apparence, ou, bien plutôt, son apparence avait pour contenu toute la richesse variée 
du monde. De même, le phénomène dont parle l’idéalisme comprend en lui tout le champ de 
ces  déterminités  variées.  Cette  apparence-là  et  ce  phénomène-ci  sont  immédiatement 
déterminés selon une telle variété. Ce contenu peut bien n’avoir pour fondement aucun être,  
aucune chose ou chose-en-soi ; pour lui-même, il reste tel qu’il est ; il a seulement été transposé 
de l’être dans l’apparence [nos italiques, ndr], de telle sorte que l’apparence a à l’intérieur d’elle-
même les  déterminités variées à l’instant évoquées,  qui sont des déterminités immédiates, 
ayant un caractère d’étant, autres les unes par rapport aux autres. L’apparence est donc elle-
même  quelque  chose  d’immédiatement déterminé.  Elle  peut  avoir  tel  ou  tel  contenu ; 
cependant,  celui  qu’elle  a  n’est  pas  posé  par  elle-même,  mais  elle  l’a  immédiatement. 
L’idéalisme leibnizien ou kantien, fichtéen tout comme d’autres formes d’idéalisme, ne sont 

54. TC semble consciente que sa proposition « le mouvement réel n’est qu’un concept » est une contradiction dans les 
termes : « D’un côté nous parlons de “formes d’apparition” ou “de manifestation” (Erscheinungform [sic]), ce qui suppose 
l’existence d’un “mouvement réel” dont elles sont les “formes”, de l’autre, nous écrivons que le mouvement réel n’est ni  
un “au-dessus”, ni un “au-delà”, ni ailleurs que dans ces dites “formes d’apparition”, que ce “mouvement réel” n’est qu’un 
concept. (...) Comment alors continuer à parler de “formes d’apparition”? De quoi sont-elles “formes d’apparition”? De  
quel droit les qualifier comme telles? » (« Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 66) TC croit cependant s’en 
sortir en disant qu’il faut penser le mouvement réel comme « la relation que les formes d’apparition construisent entre 
elles » (ibid.). Mais ici comme avant, ce qu’il faut à tout prix clarifier, c’est le caractère objectif ou non du mouvement  
réel : ou bien il est réel en ceci qu’il vaut comme la vérité de l’objet, ou bien il n’a rien à voir avec le monde, n’existe que  
dans la tête des théoricien·nes et ne vaut donc absolument rien. Parler de « relation » afin de trancher cette question est un 
simple faux-fuyant.

27



pas allés davantage que le scepticisme au-delà de l’être comme déterminité, au-delà de cette 
immédiateté55.

Cette critique s’applique directement à TC. D’un côté, en parlant du monde qui l’entoure comme 
d’un monde phénoménal, comme du monde de l’apparence, TC reconnaît que celui-ci n’est rien par 
lui-même et qu’il ne doit son existence qu’à autre chose, à savoir : à l’essence elle-même. Mais de 
l’autre côté, TC nie que cette essence ait un quelconque rapport avec la détermination du monde 
phénoménal : le monde phénoménal est tel qu’il se donne, un point c’est tout, c’est l’unique pôle 
constituant la réalité.  Autrement dit,  on sait qu’il  faudrait chercher plus avant pour connaître le 
monde tel qu’il est véritablement (c’est-à-dire en soi ou essentiellement), mais on nie en même temps 
que cette partie de la réalité – dont on suggère pourtant qu’elle existe – a une incidence sur le monde 
qu’il faut connaître. Le mouvement réel de TC, en tant « pur concret de pensée », donc en tant que 
concept privé de référent objectif, est à ce titre aussi impensable et inintéressant que la chose-en-soi  
l’est pour Kant. Or, la conséquence la plus grave de cette ontologie, c’est qu’en niant tout fondement 
objectif aux apparences et aux phénomènes, on échoue précisément à penser le caractère objectivement 
médiatisé des phénomènes et des apparences, c’est-à-dire le fait qu’ils ne doivent leur existence qu’à 
celle  de rapports  plus fondamentaux.  On pense alors  en pratique les  apparences sur le  mode de 
réalités subsistantes par soi, d’êtres-là, alors qu’il s’agit bien plutôt de phénomènes  produits par le 
mouvement réel, lequel apparaît à travers elles. Pour le dire de façon plus précise, TC a parfaitement 
raison de dire que le mouvement réel « n’existe lui-même que par la totalité de ses formes56 », que « le 
mouvement réel ne se fait pas sentir en dehors, mais à l’intérieur de toutes les formes d’apparition de 
par leurs relations réciproques ».  Le problème, c’est  que TC néglige absolument la  réciproque,  à 
savoir le fait que ces formes d’apparition, ces apparences n’existent pas à l’extérieur du mouvement 
réel et que ce ne sont donc pas des réalités indépendantes. Parce qu’elle nie ainsi l’objectivité de l’un 
des deux pôles de l’essence (le mouvement réel) tout en parlant d’« apparences » et des « formes de 
manifestation », TC ne fait que traduire dans le langage de la médiation, dans la logique de l’essence, 
une conception réifiée, platement empiriste du monde.

Revenons  à  l’exemple  du  capital  financier  discuté  plus  haut  pour  bien  mesurer  les 
implications théoriques de l’ontologie técéiste. Dans cet exemple, nous avons vu que c’est du capital  
productif et, plus précisément, de la création de la plus-value qu’est tiré en dernière instance le profit 
que s’approprie le capital financier, bien que sous des formes modifiées (intérêts et rémunération du 
capital). Ce fait correspond au mouvement réel, c’est-à-dire aux choses telles qu’elles ont lieu malgré  
les apparences, malgré les représentations des agents et dont la « science » a précisément pour mission 
de rendre compte. À ce titre, il s’oppose précisément à l’apparence selon laquelle l’argent permet de  
faire  de  l’argent.  Or,  pour  TC, le  fait  que le  capital  financier  dépend structurellement du capital 
productif, le fait qu’il existe une différence entre travail productif et improductif, le fait que le prix  
des marchandises ne correspond généralement pas à leur valeur bien qu’il soit explicable par elle, tout  

55. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Science de la logique.  Livre deuxième. L’essence, trad. Bernard Bourgeois, Paris, 
Vrin, coll. « Bibliothèque des textes philosophiques », 2016 [1813], p. 21. Soulignons que Marx utilise une formule d’une 
similarité frappante à celle qu’utilise Hegel dans cette critique. Pour Marx, « L’économie vulgaire se borne, en fait, à 
transposer sur le plan doctrinal, à systématiser les représentations des agents de la production, [nos italiques, ndr] prisonniers 
des rapports de production bourgeois, et à faire l’apologie de ces idées ». (Le Capital, L. 3, t. III, p. 196.) Autrement dit, 
l’économie  vulgaire  travaille  avec  des  catégories  apparemment  réfléchies,  qui  prétendent  atteindre  l’essence  des 
phénomènes économiques,  alors  qu’elles  sont la  pure reproduction de représentations irréfléchies  (immédiates)  de la 
réalité économique.

56. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 68.

28



cela est ontologiquement soluble dans ce qui, seul, aurait de la consistance : les apparences. Le monde 
objectif, ce qui existe à l’extérieur de la pensée, se résume à ce que nous appelons « apparences ». Le 
reste  est  une  production  théorique.  En  fait,  ce  que  TC ne  peut  pas  constater  en  regardant  le 
téléjournal  « n’est  qu’un concept ».  Les  rapports  de  production?  Un pur  concept.  L’exploitation 
capitaliste?  Rien  qu’un  concept.  La  valeur?  Une  production  strictement  théorique.  Et  le  salaire 
comme prix du travail maintenant? Ah… voilà la réalité ultime! Les rapports de prix? Le roc dur. Le 
travail du capitaliste comme source du profit industriel? Idem.

Mais qu’est-ce qui a bien pu pousser TC à soutenir une position aussi étrange? On peut, 
comme première hypothèse, supposer que les incursions de TC sur le terrain de l’ontologie visent à 
protéger les apparences contre ceux et celles qui cherchent à les dénigrer en les tenant pour une partie 
seulement de la réalité, et sa partie la plus superficielle de surcroît. En effet,

bien souvent, avec les meilleures intentions du monde, la production théorique affirme le  
« mouvement  réel »  dans  une  sorte  de  négation  dogmatique  et  condescendante  des 
« apparences ».  Les  formes  du  fétichisme  sont  « exorcisées »,  mais  non  comprises  comme 
formes  d’apparition  du  mouvement  réel  ainsi  que  le  mouvement  réel  seulement  comme 
concept, dans la distinction radicale entre le procès de pensée et le procès réel57.

Il est vrai que « bien souvent », la production théorique, surtout en la personne de la  critique de 
l’économie politique,  a  quelque chose de parfaitement cruel.  Elle  considère les  apparences « avec 
condescendance »  –  c’est-à-dire  qu’elle  les  traite  pour  ce  qu’elles  sont,  c’est-à-dire  comme  des 
apparences plutôt que comme le summum de la connaissance scientifique – et  s’attache à rendre 
compte de son objet tel qu’il est réellement, plutôt que tel qu’il semble être. Ainsi, Marx d’affirmer :

Comme le lecteur l’a constaté à ses dépens, l’analyse des rapports internes réels du procès de 
production capitaliste est chose très compliquée qui exige un travail minutieux. Si c’est faire 
œuvre scientifique que de réduire le mouvement visible, simplement apparent au mouvement 
interne  réel,  il  va  de  soi  que  dans  les  têtes  des  agents  de  production  et  de  circulation 
capitalistes  naissent  nécessairement  des  conceptions  sur  les  lois  de  la  production  qui, 
s’écartant  complètement  de  ces  lois,  ne  sont  plus  que  le  reflet  dans  leur  conscience  du 
mouvement apparent. Les idées d’un commerçant, d’un spéculateur en bourse, d’un banquier 
sont nécessairement tout à fait déformées ; celles des producteurs sont faussées par les actes de 
circulation auxquels leur capital est soumis par l’égalisation du taux général de profit. En plus,  
la concurrence joue nécessairement dans ces têtes un rôle tout aussi dénaturé. Si les limites de  
la valeur et de la plus-value sont données, il est facile de comprendre comment la concurrence 
des capitaux transforme les valeurs en prix de production, puis en prix commerciaux et la  
plus-value  en  profit  moyen.  Mais,  sans  ces  limites,  il  est  absolument  impossible  de 
comprendre pourquoi la concurrence réduit le taux général de profit à telle ou telle limite, à  
15 % plutôt qu’à 1 500 %58.

Comme en atteste ce passage, ceux et celles qui s’occupent de production théorique sont amené·es à 
produire des connaissances qui contredisent les apparences59 et, en l’occurrence, celles selon lesquelles 

57. Ibid., p. 73. Le même passage se trouve aussi à la page 282.
58. Marx, Le Capital, L. 3, t. I, p. 322.
59. En l’occurrence, l’illusion que cherche à dissiper Marx est celle selon laquelle c’est le temps de rotation des capitaux 

actifs dans le commerce qui détermine le profit qu’ils s’approprient et, par conséquent, l’illusion selon laquelle ce profit  
tire sa source de la sphère de la circulation, plutôt que de la création de plus-value.

29



le  prix  des  marchandises  et  le  profit que s’approprie  chaque capitaliste  commercial  sont  d’abord 
déterminés par  la  vitesse  de rotation de leur propre capital.  Pour TC, il  semble que ce  type de 
négation des apparences soit le comble de la petitesse théorique, puisqu’on en reste, ce faisant, à 
exorciser les apparences. Or TC estime que son geste est théoriquement plus porteur : à la différence 
de ces dogmatiques qui s’intéressent d’abord aux liens internes « dissimulés » des phénomènes pour 
pouvoir ensuite montrer en quoi ces phénomènes sont des formes d’apparition du mouvement réel, 
TC maintient que les apparences sont les formes d’apparition… d’un concept, d’un « concret de 
pensée ». Pour les chercheur·ses dogmatiques à la Marx, les formes d’apparition traduisent la façon 
dont le mouvement réel se phénoménalise, sans se confondre avec ce mouvement lui-même. Ce qui 
revient à dire qu’elles ne sont pas le fin mot de l’histoire, mais qu’elles valent bien plutôt comme une 
invitation à chercher plus loin et à appréhender ce qui les explique elles. Pour TC au contraire, les 
formes d’apparition traduisent la façon dont le  concept  qu’est le mouvement réel se manifeste : le 
concept produit par les théoricien·nes, que TC posait comme strictement interne à la pensée, est  
maintenant présenté comme quelque chose qui se transmue et possède ses propres manifestations 
indépendantes et extérieures à la pensée60. C’est donc en retirant toute réalité au mouvement réel – 
lequel est justement susceptible de contredire les apparences – que TC démontre son respect et sa  
profonde considération pour ces dernières.

Mais cette motivation semble bien mince, compte tenu du nombre de pages consacrées à 
défendre l’idée que le mouvement réel n’appartient pas à la réalité. Tentons une deuxième hypothèse. 
S’il faut insister sur le fait que le mouvement réel n’existe nulle part ailleurs que dans la tête des  
critiques de l’économie politique, sur le fait que les apparences épuisent la réalité, c’est parce qu’en 
s’intéressant au mouvement réel, on est amené à produire une théorie qui secondarise les apparences 
et qui, corollairement, priorise l’essentiel. C’est précisément ce contre quoi s’élève TC. En effet, cela 
aurait pour conséquence fâcheuse de « postuler la nécessité d’une pureté de l’action au niveau de ce 
“mouvement réel » qui n’est pas d’ailleurs, plus “profond”61 ». Premièrement, il  est évident, étant 
donné le point de vue de TC, qu’un pur concept ne peut être « plus profond » que des phénomènes 
objectifs.  Deuxièmement,  qu’est-ce  que  veut  vraiment  dire  TC en  disant  que  les  gens  tels  que 
« Debord, Lefebvre, Kosik, Lukács, etc. et même Marx62 » postulent « la nécessité d’une  pureté de 
l’action au niveau de ce “mouvement réel” »? Réfère-t-on à la façon dont ces auteurs ont cherché à 
identifier quels  types de pratiques ou quelles  formes de lutte étaient les  plus à même d’abolir  le 
capital, sur la base d’une analyse de ce en quoi consiste le mode de production capitaliste et de la  
conjoncture? Renvoie-t-on au combat théorique que Marx a mené pour s’attaquer aux Weitling et 
Proudhon de ce monde, lesquels en restent à la critique d’aspects superficiels de la société capitaliste?  
Peut-être aurait-il fallu, inversement, faire semblant qu’il existait quoi que ce soit de pertinent, du 
point de vue de la révolution communiste, dans ces situations où l’« On s’étripe parce qu’on est 
Français  ou Allemand et  on s’égorge à propos de l’Immaculée Conception63 »?  Cet appel  à faire 
« l’éloge » des apparences, à tenir compte du fait qu’on s’étripe parce qu’on est Français ou Allemand, 
à faire comme si le mouvement réel n’est rien d’autre qu’une idée, doit laisser absolument de glace 
quiconque cherche à comprendre la réalité sérieusement. Pour ces personnes, c’est précisément la 

60. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 68. « Le mouvement réel est un “concret de pensée” qui en 
tant  que  tel  n’exclut  pas  les  multiples  déterminations  et  la  diversité  [quelle  trouvaille!],  il  n’exclut  pas  les  formes 
d’apparition, car il n’existe lui-même que par la totalité de ses formes, de ses attributs. »

61. Ibid. p. 74.
62. Ibid.
63. Ibid.

30



connaissance du mouvement réel qui est première et qui permet seulement ensuite d’expliquer les 
apparences  et  les  comprendre  pour  ce  qu’elles  sont :  des  phénomènes  qui  ne  traduisent  pas 
immédiatement ce dont il faut précisément rendre compte et ce qui, ultimement, les fonde. TC croit  
énoncer une vérité très profonde en opposant à Marx et à ceux et celles l’ayant suivi que « Personne 
ne vit, n’agit et ne lutte dans la pureté existante des rapports de production, ni les individus, ni les 
classes64 ». Mais qui suggère une telle chose? Qui a pu affirmer que les membres des classes vivent  
« dans la pureté existante des rapports de production », alors que les rapports de production sont 
précisément une abstraction – certes nécessaire et renvoyant à quelque chose de réel –, mais une 
abstraction quand même?

2. Précisions sur la conception técéiste des classes

2.1. Théorie des classes et matérialisme

La discussion du rapport entre mouvement réel et apparence que l’on retrouve dans TC no 27 
aboutit pratiquement à la mise entre parenthèses des déterminants essentiels de la réalité sociale. En 
effet,  puisque  le  mouvement  réel  n’est  qu’une  idée,  un  procès  de  pensée,  il  est  évident  que  les 
éléments que l’on rangerait normalement parmi la rubrique du « mouvement réel » perdent par le fait 
même leur primauté explicative. Comment quelque chose de purement interne à la pensée pourrait-il 
déterminer le monde objectif? Inversement, et c’est précisément là l’effet que cherchait à créer TC, les 
éléments  qu’on  rangerait  parmi  la  rubrique  des  « apparences »  acquièrent  une  importance 
inversement proportionnelle dans la « constitution des classes » :

Contre des visions « puristes »  (plus « althussériennes » qu’elles  ne l’imaginent) faisant des 
classes  un calque des rapports  de production,  l’existence de chaque classe intègre dans sa 
constitution, à partir de leur existence de « support », l’idéologie et l’existence des individus 
comme sujets et que c’est ainsi qu’ils agissent et luttent quotidiennement65.

Dire que la classe « intègre dans sa constitution [...] l’idéologie et l’existence des individus comme 
sujets », et dire cela précisément en opposition aux visions « puristes », cela veut dire, dans le langage 
de TC, qu’il est théoriquement absurde de formuler des critères d’appartenance de classe basés sur la 
place occupée au sein des rapports de production (et de subordination), parce que «  l’idéologie et 
l’existence des individus comme sujets » comptent tout autant.

Pourtant, TC doit bien savoir que « l’idéologie et l’existence des individus comme sujets » (la 
façon dont on se représente soi-même, le menu de la semaine, les loisirs qu’on pratique, la musique 
qu’on écoute,  le  quartier où on vit,  etc.)  n’entretient qu’un rapport indirect à  l’appartenance de 
classe, et ce, au sens où tous ces éléments ne participent d’aucune manière à définir les classes. En 
effet, pas besoin de détenir un doctorat en théorie marxiste des classes pour savoir qu’un patron de 
cantine de village et ses employé·es peuvent plus ou moins « vivre de la même façon », tout en faisant 
partie de classes distinctes66. Pourquoi? Parce que la façon dont on vit, si elle participe certainement 
de la réalité des classes sociales, n’entretient  aucun rapport nécessaire à l’appartenance de classe. Or, 
TC n’ignore probablement pas l’existence de ces rapports qui, eux, inversement, doivent absolument 
être pris en compte pour déterminer si tel ou tel groupe appartient à telle ou telle classe : les rapports 
de production et les rapports  de subordination. Mais le problème du point de vue de TC, c’est 

64. Ibid.
65. Ibid., p. 53

31



qu’admettre tout cela, reconnaître que les classes sont définies par leur place au sein des rapports de  
production et de subordination et donc, au final, par le type de rapport qu’elles entretiennent à la 
reproduction de la totalité, l’obligerait à reconnaître qu’il existe des critères d’appartenance de classe 
stricts.  Or,  cela  empêcherait  nos  camarades  de  parler  du  prolétariat  de  façon aussi  légère  et  les  
forcerait à se poser la question : qui fait vraiment partie du prolétariat, des classes moyennes, de la 
classe capitaliste, étant donné ce qui définit chacune de ces classes? Il deviendrait alors impossible 
d’analyser un épisode de lutte sans, en même temps, chercher à identifier avec clarté les acteur·rices en 
présence. On comprend donc toute la résistance qu’on peut opposer aux démarches qui permettent  
d’opérationnaliser les concepts de classe et d’en faire des outils d’investigation de la réalité.

Ainsi, plutôt que de nier, par exemple, que les rapports de production et de subordination 
façonnent prioritairement la structure de classes d’une société, et donc que les rapports entre nations,  
religions,  riches  et  pauvres,  fans  et  calomniateurs  de  Lidl  sont  secondaires,  TC  affirme  tout 
simplement qu’on ne peut distinguer le principal du secondaire :

Dans  la  constitution  des  classes,  on  ne  peut  pas  séparer  d’une  part,  l’historique,  le 
conjoncturel, les aléas sociologiques, géopolitiques, culturels, et, d’autre part, le structurel (ou 
alors seulement comme la nécessité proprement intellectuelle de cette construction des classes). 
C’est le structurel lui-même qui produit, se reproduit, et n’existe que dans ses manifestations 
par laquelle seulement il se reproduit dans la lutte des classes. Mais si être une classe est une 
situation objective donnée comme une place dans une structure, parce que cela signifie une 
reproduction conflictuelle et donc la mobilisation de l’ensemble du mode de production, cela 
implique une multitude de rapports, qui ne sont pas strictement économiques, dans lesquels  
les  individus  vivent  cette  situation objective  [purement intellectuelle?],  se  l’approprient  et 
s’auto-construisent comme classe67.

En admettant qu’il existe quelque chose de l’ordre du « structurel » et du « conjoncturel » dans la 
construction des classes, donc de l’essentiel et de l’inessentiel, ou en admettant qu’« être une classe [?] 
est  une situation donnée comme une place dans une structure »,  TC entretient l’illusion que sa 
conception des classes s’inscrit dans une problématique matérialiste. Mais cette illusion s’évanouit dès 
qu’on ajoute qu’on ne peut séparer le structurel (la place occupée au sein des rapports de production et 
de  subordination)  du  conjoncturel  (« les  aléas  sociologiques,  géopolitiques,  culturels »)  dans  la 
détermination  de  l’appartenance  de  classe.  TC  admet  volontiers  qu’il  y  a  de  l’essentiel  et  de 
l’inessentiel  dans  la  constitution  des  classes,  que  certains  éléments  en  « fondent »  ou  en 
« construisent » d’autres, mais ces catégories sont pensées d’une telle façon que leur essentialité ou 
non-essentialité ne se traduit jamais dans leur capacité plus ou moins grande à façonner et à définir  
les classes : on qualifie d’essentiels des rapports, mais sans tirer les conséquences nécessaires de leur 
essentialité. En ce sens, on ne voit absolument pas à quoi bon distinguer différents types de rapports 
s’ils concourent indifféremment et dans la même mesure à déterminer la réalité sociale. Pour être  

66. Dans  une  note,  TC  fait  même  l’observation  suivante :  « Cela  soulève  beaucoup  d’interrogations  théoriques 
générales de constater qu’un ouvrier se retrouve plus à l’aise aux côtés de son petit patron qui, de toute façon, tire un  
profit de son travail, qu’avec un instituteur ou un prof débutant dont le revenu peut être inférieur au sien.  » (« Gilets 
jaunes », TC, no 27, p. 168). Qu’est-ce que ce fait révèle? Que le patron n’est pas un patron parce que son employé est  
plus à l’aise avec lui qu’avec un prof? Au contraire – et c’est la conséquence que TC semble incapable de tirer – cela nous  
fait clairement voir que la « vie quotidienne » ne joue aucun rôle au niveau l’appartenance de classe des agents. Ce qui 
compte, de ce point de vue, c’est uniquement la place occupée dans les rapports de production et de subordination, parce  
que cette place définit une fonction spécifique, donc un rapport spécifique à la reproduction de la totalité.

67. « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 88.

32



clair, TC dit bien, textuellement, que le travail productif « construit » ou « fonde » le prolétariat, mais 
étant donné les conséquences qui en sont tirées du point de vue du découpage de la société capitaliste 
en classes (c’est-à-dire aucune), on aurait tout aussi bien pu dire que la prestation de surtravail, le fait  
d’être  sans-réserve,  le  fait  de s’attaquer  au capital,  le  fait  d’être  pauvre,  le  fait  d’être  salarié,  etc.  
« construit »  le  prolétariat.  En  diluant  le  définitoire dans  l’accessoire,  en  diluant  les  rapports  de 
production et de subordination dans (ce que TC présente comme) leurs formes d’apparition, en diluant 
la place objective qu’occupent les agents  dans l’expérience qu’ils en ont, on transforme la conception 
matérialiste des classes en blobfish.

Autrement dit, si c’est le cas que les rapports de production et de subordination ne sont pas  
les seuls  à déterminer la réalité des classes  – les rapports  sociaux de sexe et  de race,  les rapports 
coloniaux, contribuent notamment à faire des classes ce qu’elles sont dans la réalité –, ce sont les seuls 
grâce auxquels les classes peuvent être effectivement  délimitées, parce qu’ils atteignent l’essence des 
différentes classes, ce qu’elles sont par définition. Certes, cette place occupée au sein des rapports de 
production et de subordination n’épuise pas ce qu’il y a à dire à propos des classes, mais cela, tout 
simplement parce que l’essence n’épuise pas la réalité. Ce qu’il faut retenir, méthodologiquement, 
c’est que ce n’est qu’une fois cette étape franchie qu’il devient possible de s’intéresser à la réalité  
concrète  des  classes  et  de s’étendre sur  la  façon dont elles  se  décomposent,  sur  ses  particularités 
historiques, conjoncturelles, etc. Ce n’est qu’à partir de ce point de départ qu’il devient possible de 
reconstruire théoriquement ce que sont effectivement les classes. Le propre de la méthode scientifique 
marxienne (pour utiliser de grands mots) est précisément de procéder par abstraction « dosée », c’est-
à-dire d’accepter de ne s’intéresser, dans un premier temps, qu’aux éléments essentiels de la réalité,  
tout en sachant qu’on laisse ainsi inexpliqués des pans entiers de la réalité. Mais la reconstruction du 
concret dans la pensée auquel doit tendre la théorie, si l’on veut qu’elle tienne debout, ne doit pas 
saper ses propres fondations : elle doit tenir compte de l’ordre de détermination du réel, aller du 
déterminant vers le déterminé. Partir de la primauté des rapports de production et de subordination  
dans la construction des classes, ne jamais les laisser tomber une seule seconde, est la seule façon de ne 
pas se perdre dans l’infinie diversité des situations de classe. Et c’est précisément ce que TC ne voit 
pas.

En effet, quelle est l’alternative? Premier choix. On reconnaît que les classes peuvent être 
définies et  que,  de  ces  définitions,  découlent  des  critères  d’appartenance,  ce  qui  nous  permet  de 
discriminer leurs membres respectifs. On peut alors dire : voici une prolétaire, voici un membre de la 
classe moyenne indépendante et ainsi de suite. Il existe bien entendu des cas limites, des situations de  
classe objectivement difficiles à trancher. Mais en choisissant cette voie, on fait aussi le choix d’affiner  
nos  analyses  et,  partant,  nos  propres  conceptions  des  classes,  plutôt  que  d’abdiquer  devant  les 
difficultés. Deuxième choix. On ne fait rien de tel, parce que les classes « n’ont pas d’être », parce 
qu’elles ne « sont pas des substances », parce qu’elles sont bien trop complexes pour être saisies par de 
pauvres définitions, parce que parler de rapports de production et de subordination a un accent trop 
« programmatiste ». Or, puisqu’il n’existe aucune façon de discerner, avec un minimum de précision, 
les frontières entre les classes,  on se rabat sur ses propres préconceptions de ce que sont les classes, on se 
rabat sur un « flou  étudié »… Le prolétariat,  c’est donc tantôt les ouvriers de Renault aux mains 
calleuses, tantôt les piqueteros, tantôt les émeutiers de 2005, tantôt les paysans andins, tantôt les petits 
commerçants ruinés, tantôt les chômeurs, tantôt les Palestinien·nes pris en bloc, tantôt les « jeunes », 
etc. Selon quels critères : être salarié? être employé·e par du capital? être pauvre? occuper une place 
subordonnée? effectuer un travail manuel? être sans-réserve? être ouvrier? TC nous laisse dans un 
« flou savamment étudié ». Mais de tout manière, on n’aurait jamais pu le savoir, parce qu’il se trouve 

33



que « le prolétariat se définit lui-même », « est pratiquement sa propre production » et « excède toutes 
ses définitions68 ». Ce qui revient à dire, en pratique, qu’on peut appeler prolétariat tout et n’importe 
quoi. Et de fait, ces catégories sociales-là apparaissent à TC comme faisant partie du prolétariat et TC, 
particulièrement attentive aux apparences, n’en demande pas plus. Il est toujours très commode que 
l’objet  que  l’on  cherche  à  connaître  se  définisse  lui-même,  s’auto-produise  et  excède  toutes  ses 
définitions, car cela nous libère de la tâche de chercher à le définir pour nous-mêmes et de vérifier 
ensuite si nos définitions valent quelque chose.

Il  faut insister,  c’est  seulement en produisant des définitions claires  des différentes classes 
qu’on peut s’aider, en pratique, du concept de « classe » pour faire l’analyse de l’activité des groupes 
en  lutte.  Or,  c’est  précisément  là  le  rôle  d’une  théorie des  classes :  permettre  d’appréhender  les 
pratiques structurantes grâce auxquelles la société capitaliste contemporaine se reproduit et peut être  
abolie, mais surtout, pouvoir rendre compte des luttes particulières que mènent les classes. En sachant 
ce qu’est une classe et qui la compose effectivement, nous sommes alors à même de repérer, dans des 
épisodes de luttes donnés, cette même classe en action. Il devient alors possible, pour telle ou telle 
lutte, d’évaluer dans quelle mesure les membres du prolétariat luttent conformément à leurs intérêts  
ou prennent des mesures à même d’abolir le capital, dans quelle mesure ils sont embarqués dans un 
projet qui, à terme, se révélera incompatible avec la défense et la promotion conséquentes de ces  
mêmes intérêts ou, même, dans quelle mesure ils prennent part à un projet qui ne les regarde en rien. 
Certes, on pourra trouver que ces formulations ont quelque chose d’un peu trop « normatif », ou 
qu’elles évoquent une volonté « d’intervenir » malvenue. Mais ces scrupules n’ont pas leur place ici. Il 
faut que nous puissions reconnaître,  clairement et  simplement,  que nous sommes intéressé·es  au 
succès de la révolution communiste mondiale – aussi éloignée cette perspective soit-elle – et que c’est 
à l’aune de cet intérêt que notre pratique théorique prend son sens. Or, présenté ainsi, le critère de 
pertinence d’une théorie  des  classes  coule  de source :  du point de vue de la  communisation,  est 
pertinente une théorique des classes nous aidant à rendre compte, de façon relativement précise, de la 
structure de classes d’une société donnée; est pertinente une théorie nous aidant à clarifier, lorsqu’elles 
éclatent,  les  tenants  et  aboutissants  des  luttes;  est  pertinente une théorie nous aidant à  cerner les 
perspectives de rupture d’avec le cours quotidien de la lutte des classes et, partant, les perspectives de  
succès d’un mouvement révolutionnaire.

Autrement dit, on ne s’intéresse pas à la théorie des classes pour le plaisir, mais parce qu’elle  
nous permet de mieux saisir la réalité dans sa complexité. Il faut que TC nous éclaire sur ce point : si 
ses contributions théoriques relatives aux classes ne permettent même pas de distinguer une classe 
d’une autre dans une lutte concrète, à quoi servent-elles? Pourquoi écrire un numéro complet sur le  
rôle  de  la  vie  quotidienne  dans  la  constitution  des  classes  si,  malgré  toutes  ces  sophistications  
apparentes, on ne saura jamais qui, parmi les Gilets jaunes par exemple, appartenait au prolétariat, à 
la classe moyenne indépendante, à la classe moyenne subordonnée ou encore à la classe moyenne 
subordonnante? TC prétend parler de la lutte des classes, des luttes du prolétariat, de l’interclassisme, 
mais en niant la possibilité de circonscrire les classes elles-mêmes, elle s’interdit par principe d’en dire 
quoi que ce soit.

68. « Les classes en général », TC, no 27, p. 294.

34



2.2. La réification de la classe ouvrière et l’évanescence du prolétariat

Jusqu’ici, nous avons vu que TC s’efforce de montrer que la vie quotidienne, l’idéologie, le  
conjoncturel et l’historique ont un effet sur la constitution des classes et que cet effet est si important 
qu’il serait insuffisant, donc erroné, de définir les classes par la place qu’elles occupent au sein des 
rapports de production et de subordination. Aussi faudrait-il nuancer tout cela, cesser de faire des  
classes « un calque » de ces rapports et s’adonner à des recherches sérieuses. Mais encore une fois, que 
retrouvons-nous chez TC qui puisse venir pallier ces insuffisances? Que lisons-nous qui puisse nous 
aider à mieux établir la démarcation entre les classes? Où trouvons-nous une proposition positive, 
même embryonnaire, de ce que à quoi pourrait ressembler non seulement le prolétariat, mais aussi les  
classes moyennes et la classe capitaliste, sachant désormais que les classes ne sont pas un calque des 
rapports  de  production (et  de subordination)?  De telles  propositions,  chez  TC, brillent  par  leur 
absence, alors que c’est précisément en se confrontant au problème des limites des classes que la  
nécessité de critères d’appartenance de classe clairs se serait faite sentir69. En revanche, nous avons eu 
droit,  au  sein  du  texte  revenant  explicitement  sur  le  deuxième  numéro  de  Temps  Libre,  à  des 
développements  inédits  sur  la  nature  bien  particulière  de  l’une  des  classes  du  mode  production 
capitaliste, à savoir : le prolétariat. Si ces passages ne nous aident en rien à avoir une idée plus claire  
de ces fameux·ses prolétaires, ils nous aident, en forçant TC à se mouiller, à mieux comprendre ce  
que nos camarades veulent vraiment dire par « prolétariat ».

Ainsi, afin de nous éclairer sur ce qu’est effectivement une telle classe, TC juge nécessaire de  
l’opposer à la classe ouvrière, elle-même jamais clairement définie, mais parfois identifiée en bloc aux 
travailleur·ses productif·ves70 :

Alors que sur la base de la contradiction qu’est pour lui-même le travail productif (...), le  
prolétariat c’est, dans un premier temps encore objectif, la classe ouvrière se retournant contre 
elle-même comme catégorie économique dans sa contradiction de catégorie économique [sic] 
avec le capital. Mais alors elle devient autre, le prolétariat n’est pas un simple moment d’une 
théodicée nécessaire de la classe ouvrière. Toutes les conditions objectives (économiques) du 
mode de production sont là et elles sont déterminantes, mais les classes acquièrent, de par ces  
bases objectives même dans leur existence et métamorphoses propres, une existence qui ne se 
confond pas avec ces catégories de l’économie politique et leurs contradictions. Le prolétariat  
se définit lui-même, il est pratiquement sa propre production, il excède toutes ses définitions 
parce que toutes les définitions deviennent des pratiques convoquant les  individus et les re-
définissant comme sujets71.

Cherchons à comprendre. Nous avons d’abord la classe ouvrière, classe correspondant selon TC à 
l’ensemble des travailleur·ses productif·ves, bien que cette correspondance ne soit jamais justifiée. 
Cette classe inclut par conséquent, chez TC, une partie des agents que nous excluons nous-mêmes du 

69. Si nos camarades jugent qu’il est « bon et nécessaire » de s’attarder au travail de théorisation du prolétariat, il n’en 
va pas de même pour les autres classes et à plus forte raison en ce qui a trait à la classe capitaliste, car «  nous ne savons que 
trop ce qu’est la classe capitaliste qui se connaît et sait se construire elle-même en bloc hégémonique [?] » (« Les classes 
en général »,  TC,  no 27,  p.  249).  Que la  classe  capitaliste  puisse  représenter  un  objet  particulièrement  difficile  à 
circonscrire, notamment en raison de la grande diversité d’activités par lesquelles il est possible de fonctionner en tant que  
capitaliste, cela ne semble pas trop inquiéter nos camarades. TC a manifestement une haute estime de sa capacité à voir  
clair au sein des rapports de classe sans procéder à de recherches d’aucune sorte.

70. Cf. ibid., p. 295.
71. Ibid., p. 294.

35



prolétariat,  à  savoir les  travailleur·ses  productif·ves  effectuant  un  travail  de  subordination 
(contremaîtres,  gérant·es,  surveillant·es,  ingénieur·es,  gardien·nes  de  sécurité,  etc.).  En effet,  bien 
qu’ils  puissent  être  exploités  et  produire  de la  plus-value,  ces  agents  se  font  les  exécuteurs  de la 
volonté du capital, ce qui les lie à ce dernier et les exclut du prolétariat. Plutôt que d’être, comme ce 
dernier, pur objet de la domination du capital, ces agents prennent sur eux de réaliser sa domination : 
ils font non seulement respecter son autorité dans le cadre du procès de travail, mais en protégeant la  
propriété privée et en confirmant le dénuement des prolétaires, ils font en sorte que ces dernier·ères 
doivent retourner vendre leur force de travail et ainsi, faire fructifier le capital. Pour TC toutefois, ces 
agents sont bel et bien des ouvrier·ères, c’est-à-dire, comme nous le verrons, des individus amenés à  
devenir prolétaires.

Selon  TC  toujours,  la  classe  ouvrière  serait  une  « catégorie  économique ».  Cette  idée  a 
quelque chose d’étrange. Dire que les classes sont entièrement définies par la place qu’elles occupent 
au  sein  des  rapports  de  production  est  certainement  réducteur,  donc  faux,  mais  cela  reste  une 
proposition qui n’est pas dénuée de sens.  Mais dire que les classes elles-mêmes sont entièrement 
solubles  dans  l’économie,  qu’elles  sont des  catégories  économiques,  personne  ne  peut  le  penser 
sérieusement :  les  classes  sont  toujours  des  classes sociales,  c’est-à-dire  des  groupements  sociaux 
occupant une place déterminée au sein de la société.  En tant que groupe de la société,  la classe 
capitaliste n’est pas réductible à sa fonction économique, même si cette dernière nous permet d’en 
saisir les traits essentiels.

Il est remarquable que la classe ouvrière soit la seule classe identifiée de façon aussi unilatérale  
à une catégorie économique. Pourquoi? Parce que TC veut montrer que le prolétariat et la classe  
ouvrière viennent du même substrat, tout en appartenant à deux « niveaux » différents, économique 
puis politique :

Le prolétariat est un concept politique. Tous les économistes et sociologues peuvent débattre 
de ce  que sont  le  mode de production capitaliste,  le  travail  productif  ou même la  classe 
ouvrière. Le concept de prolétariat est autre72 .

Ce  qui  est  sous-entendu ici,  c’est  que  la  classe  ouvrière  serait  la  face  objective,  économique du 
prolétariat, sa base terrestre, tandis que le prolétariat serait la face politique, la version consciemment 
révolutionnaire de la classe ouvrière : la classe ouvrière devenue « sujet révolutionnaire ». Là où la 
classe ouvrière, en tant que catégorie économique, peut être l’objet des « économistes et sociologues », 
le prolétariat déborde de leur cadre d’analyse étroit :

le prolétariat est un moment interne, dans le cours de la lutte des classes, de conflits de la classe  
ouvrière  avec  elle-même  dans  sa  contradiction  avec  le  capital (ou,  si  l’on  veut,  du  travail 
productif avec lui-même)73.

Cela implique que le prolétariat, en tant que « moment interne » de la classe ouvrière, n’existe ni 
indépendamment  d’elle  ni  hors  des  périodes  de  crise.  Par  conséquent,  lorsque  la  classe  ouvrière 
travaille tranquillement, lorsqu’elle revendique pour un meilleur salaire ou de meilleures conditions 
de  travail  sans  toutefois  « se  retourner  contre  elle-même »  –  c’est-à-dire  99 %  du  temps  –,  les 
prolétaires n’existent pas. On ne les rencontre nulle part. Tout ce qu’on peut observer dans les rues, à  
la quincaillerie, dans le transport en commun, ce sont de simples ouvrier·ères. On peut toujours 
tomber sur des capitalistes, des membres des classes moyennes, mais pas sur des Prolétaires. Il faut 

72. Ibid.
73. Ibid., p. 288.

36



attendre ce moment apocalyptique (ou béni) où la classe ouvrière entre en conflit avec elle-même 
pour que les Prolétaires fassent enfin leur apparition : ce sont des ouvrier·ères transfiguré·es par leur 
volonté d’en découdre avec le capital74.

Cette distinction entre  classe ouvrière et  prolétariat, cette version réchauffée de la distinction 
entre classe en soi et classe pour soi, ne sert qu’à solutionner, par un tour de magie, la difficulté qu’il y  
a à penser à la fois une classe de la société capitaliste comme une classe réellement existante et comme 
une classe  révolutionnaire.  Plutôt  que  de  s’attarder  à  ce  qui  peut  bien faire  de  certains  groupes  
réellement  existants  de  la  société  des  groupes  révolutionnaires,  TC crée  sur  mesure  une  « classe 
révolutionnaire » – le prolétariat – tout en négligeant de s’assurer que cette classe existe. Inversement, 
TC nous parle bien d’une classe réelle – la classe ouvrière –, mais ajoute que cette classe ne peut pas 
être  une classe  révolutionnaire.  En effet,  si  l’on pouvait  montrer  que  la  classe  des  travailleur·ses  
productif·ves subordonné·es était, étant donnée sa situation, une classe révolutionnaire, on n’aurait 
pas besoin de la version fumeuse du prolétariat que nous sert TC. Or, cette classe n’a, paraît-il, rien 
de révolutionnaire. Et qu’est-ce qui, pour nos camarades, empêche le seul groupe réel de la société  
capitaliste susceptible d’être révolutionnaire de l’être effectivement? Une mystérieuse « propension 
spontanée de la classe ouvrière à demeurer une catégorie socio-économique du mode de production 
capitaliste75 ». Et ce, par opposition au prolétariat, immédiatement identifié au sujet révolutionnaire.  
En voulant montrer que le sujet révolutionnaire ne peut être rapporté à une classe définie par la place 
qu’elle occupe dans les rapports de production et de subordination, TC va jusqu’à faire jouer l’une 
contre l’autre la classe ouvrière et le prolétariat. Résultat :

Le  prolétariat  ne  se  confond pas  avec  la  classe  ouvrière  ou les  travailleurs  productifs,  les  
pratiques par lesquelles il existe peuvent même entrer en conflit avec celles de fractions de la 
classe ouvrière : Juin 1848, La Commune, Allemagne 1919, Espagne 1936-1937, Italie 1969-
1970. Dans une crise révolutionnaire, les travailleurs productifs peuvent parfaitement être 
amenés  à  défendre  toutes  les  formes  de  socialisation  autogestionnaire  de  la  production, 
comme, toutes proportions gardées, en Argentine en 2001, face aux organisations piqueteros76.

Si la classe ouvrière – cette classe que TC fait correspondre aux travailleur·ses productif·ves – s’oppose 
ainsi aux velléités révolutionnaires du prolétariat, alors c’est bien en ce dernier qu’il faut placer nos 
espoirs révolutionnaires. Le problème, c’est que ce prolétariat-là n’est malheureusement ni une classe 
du mode de production capitaliste ni même une classe tout court. C’est tout simplement le concept de 
ceux et celles qui feront la révolution. Le fait parfaitement banal qu’une classe révolutionnaire puisse 
rassembler  des  individus  apathiques  et  même  contre-révolutionnaires,  cela  ne  semble  pas  avoir 
effleuré l’esprit de nos camarades. D’où le fait que TC exclut et isole de la «  classe ouvrière » (c’est-à-
dire de la masse des prolétaires réels) les prolétaires qui seront effectivement révolutionnaires, en fait  
un groupe distinct, et les oppose ensuite à la classe ouvrière. Aussi existerait-il en réalité deux groupes, 
ou deux classes ne correspondant pas aux mêmes personnes : la classe ouvrière, à propension contre-
révolutionnaire, et le prolétariat, à propension révolutionnaire. À partir de là, TC prend un air de 
triomphe et  nous  dit :  vous  voyez  bien qu’il  n’y  a  rien  de  révolutionnaire  dans  le  fait,  pour  le 

74. TC se défend explicitement d’une telle interprétation : « Mais le prolétariat n’est pas une forme historiquement 
ultime dont on doit espérer et attendre l’apparition, il est une fonction présente dans la lutte des classes de la classe ouvrière. » 
(Ibid., p. 287). Mais comment l’interpréter autrement, si l’on dit aussi que le prolétariat est la « classe ouvrière se retournant 
contre  elle-même comme  catégorie  économique »  (Ibid.,  p.  294)  et  que,  visiblement,  la  classe  ouvrière  n’est  pas 
constamment en train d’opérer ce retournement?

75. Ibid., p. 295.

37



prolétariat, d’être la classe du travail productif subordonné, car de nombreux exemples historiques [!] 
montrent que les travailleur·ses productifs  se sont opposé·es  aux révolutionnaires,  c’est-à-dire aux 
prolétaires!  En  tant  que  catégorie  économique  heureuse  de  l’être,  la  classe  des  travailleur·ses 
productif·ves ferait tout pour rester une catégorie économique. Il est donc faux de penser que ce qui 
définit  le  prolétariat,  en  tant  que  classe  révolutionnaire,  serait  la  réalisation  du travail  productif  
subordonné.  CQFD.  Mais  posons  une  petite  question à  nos  camarades :  TC  peut-il  nous  en 
apprendre  davantage  sur  ces  mystérieux  « prolétaires »  révolutionnaires,  auxquels  « s’opposait »  la 
classe  ouvrière  durant  tous  ces  exemples  historiques?  Nos  propres  connaissances  historiques 
rudimentaires  nous  poussent  précisément  à  penser  que  ces  « prolétaires »  étaient  pour  leur  plus 
grande part… des ouvrier·ères luttant de façon révolutionnaire77.

On voit donc que la façon dont TC pense ici le prolétariat supprime la difficile question, 
évoquée plus  tôt,  à  laquelle  toute  théorie  des  classes  communiste  doit  nécessairement répondre : 
comment  faire  le  lien  entre  ce  qui  définit  une  classe  du  mode  de  production  capitaliste  –  le  
prolétariat – et sa capacité à faire la révolution? Pour nos camarades, le besoin théorique de formuler 
des critères d’appartenance de classe afin d’identifier le prolétariat ne se fait jamais sentir, parce que 
celui-ci surgit des entrailles de la classe ouvrière et se retourne contre elle pour la retrouver ensuite de 
l’autre  côté  de  la  barricade.  Concept  foncièrement  politique,  entité  évanescente,  le  prolétariat 
échapperait par définition à toute analyse de classes, à tout travail qui chercherait à rendre compte de 
ce  qu’est  le  prolétariat  dans  les  sociétés  contemporaines.  On  n’a  donc  aucunement  à  montrer 
comment, parmi les classes réellement existantes du mode de production capitaliste, l’une d’entre 
elles est en mesure d’abolir le capital. Il suffit d’invoquer le « prolétariat », en tant que « moment » ou 

76. Ibid.,  p. 295. On trouve un autre passage particulièrement savoureux à la page suivante :  « Contrairement aux 
ouvriers productifs qui assurèrent la victoire de la majorité du SPD en 1919, les émeutiers de 2005, pour la plupart n’en 
étaient pas. » (Ibid., p. 296) Il s’agit d’un raisonnement aussi subtil qu’implacable : il y a des ouvriers productifs qui ont 
fait élire un gouvernement social-démocrate dans un climat politique extrêmement complexe et tumultueux, tout juste 
après  qu’une  insurrection  prolétarienne  ait  été  noyée  dans  le  sang,  donc  les ouvriers  productifs  n’ont  pas  été 
révolutionnaires. Ils ne sont donc pas des prolétaires. Par opposition, les émeutiers de 2005 ont fait brûler beaucoup de 
choses et se sont violemment battus avec la police, tout en n’étant pas des travailleurs productifs. Ils étaient radicaux –  
donc  révolutionnaires.  Ce  sont  donc  des  prolétaires.  Conclusion :  le  prolétariat  n’a  peu,  voire  rien  à  voir  avec  les 
travailleur·ses  productif·ves.  Permettez-nous  de douter  que les  émeutiers  de  2005 aient  été  plus  loin dans le  procès  
d’abolition de la société capitaliste que les ouvrier·ères allemand·es qui permirent certes la victoire du SPD, mais qui,  
l’année précédente, entre autres choses, firent s’écrouler l’empire en s’alliant aux soldats mutinés et en faisant massivement 
grève, pillèrent les magasins, occupèrent les usines, élevèrent des barricades dans la plupart des grandes villes du pays,  
prirent les armes par milliers, affrontèrent les  Freikorps, désertèrent l’USPD pour fonder le KPD (puis le KAPD, puis 
l’AAUD-E), mirent sur pied d’authentiques organes de luttes prolétariennes, etc. – sans parler de la formation de l’Armée  
rouge de la Ruhr et de l’insurrection, dans la même région, déclenchée en réaction au putsch de Kapp en 1920. Ce n’était 
pas la révolution achevée, mais ce n’était pas mal non plus.

77. TC se  donne  elle-même les  moyens  d’établir  le  ridicule  de  l’opposition établie  entre  classe  ouvrière  (catégorie 
économique souhaitant rester telle) et  prolétariat (classe parfaitement révolutionnaire) : « Quand les ouvriers s’unissent 
contre leur nature de salariés, s’emparent des moyens de production et des services, intègrent les sans-réserves, déglinguent 
les mécanismes marchands, imposent conflictuellement des mesures communistes à la classe moyenne qui elle-même est 
en lutte et à toutes les classes et couches que l’échange paupérise, les dissolvant et les intégrant dans le processus pour le  
prolétariat de sa propre abolition, ce changement est une rupture. » (Ibid., p. 287). Renvoyons aussi au premier texte où 
TC offre,  comme le  « meilleur  exemple »  de  débordements  récents  des  luttes  prolétariennes,  « l’énorme insurrection 
ouvrière  [tiens  tiens!]  en  Birmanie / au  Myanmar » :  « Dans  un  immense  mouvement  de  “désobéissance  civile”  (les 
services et les banques sont bloqués, l’armée doit investir les hôpitaux pour briser la résistance des personnels et empêcher  
les soins aux blessés), les ouvriers, principalement du secteur textile tenu par des entreprises chinoises et les conglomérats  
économiques de l’armée, se mettent massivement en grève. Des dizaines d’usines sont incendiées : “à chaque mort une 
usine brûle”, tel est le mot d’ordre des ouvriers (à 80 % des ouvrières). » (« Vie quotidienne et luttes des classes », p. 36.)

38



« fonction  présente »  de  la  classe  ouvrière,  en  tant  qu’entité  qui  est  « pratiquement  sa  propre 
production », qui « excède toutes ses définitions » et le tour est joué. La question n’a pas trouvé de 
solution, on l’a simplement court-circuitée en hypostasiant en une soi-disant classe (le prolétariat de 
TC) l’ensemble des individus agissant de façon révolutionnaire.

Mais qu’est-ce que le prolétariat, s’il n’est pas « la classe ouvrière se retournant contre elle-même 
comme catégorie économique78 », s’il n’est pas « la classe ouvrière en contradiction avec sa propre 
existence79 »?  Le  prolétariat,  c’est  ni  plus  ni  moins  que  la  classe  des  travailleur·ses  productif·ves 
subordonné·es. Il ne renvoie ni d’abord à un mode de vie ni à une forme d’activités salariées, comme 
le fait par exemple le concept de  classe ouvrière,  concept ayant valeur strictement sociologique. Il 
renvoie à une place dans la reproduction de la totalité capitaliste, elle-même définie par les rapports 
de production et de subordination. TC a donc raison de dire que le concept de prolétariat appartient 
à  un  champ  théorique  distinct,  mais  se  trompe  en  affirmant  que  c’est  parce  qu’il  serait  plus 
« politique »  et,  on  imagine,  moins  « économique ».  Bien  au  contraire,  le  concept  de  prolétariat 
appartient au même champ théorique que celui de mode de production : ils permettent tous deux de 
rendre compte de la reproduction de la totalité capitaliste et, surtout, de cette reproduction dans ce  
qu’elle  a  de  problématique.  Il  n’y  a  pas  d’un  côté,  l’analyse  de  la  société  capitaliste  dans  son  
fonctionnement harmonieux, avec ses catégories économiques immanentes capables de se reproduire 
éternellement, et de l’autre, l’analyse de la révolution comme pur événement avec ses héros venant 
faire éclater le vieux monde. La théorie des classes (réellement existantes) du mode de production 
capitaliste est en même temps une théorie de la révolution, parce qu’elle définit les classes en fonction de 
leur rôle dans la reproduction de la société et, partant, de leur capacité et de leur propension à la  
transformer (ou non) dans un sens révolutionnaire.

Dans la mesure où le prolétariat est une classe « réellement existante », on peut donc tout à 
fait l’observer, la circonscrire, la dénombrer et l’étudier80. C’est une classe qui, en produisant de la 
plus-value, reproduit matériellement le capital et qui, étant donné sa position subordonnée – sans 
laquelle  la  prestation  de  plus-value  à  grande  échelle  serait  tout  bonnement  impossible  –,  est  
structurellement amenée à entrer en conflit avec les classes qui profitent de son exploitation, que ce 
soit directement (avec la classe capitaliste) ou indirectement (avec la classe moyenne subordonnante).  
Or, le prolétariat, dans ses tentatives de rendre son existence vivable, est la seule classe qui est non  
seulement  amenée  à  s’attaquer  au  capital  lui-même,  mais  également  en  mesure  de  l’abolir,  en 
s’emparant et en transformant les moyens de production qui valaient jusque-là comme du capital, et  
ainsi organiser la production sur une autre base et en vue d’autres fins. En ce sens, ce qui définit le  
prolétariat  comme classe  du mode de  production capitaliste  –  être  la  classe  du travail  productif 
subordonné –  est  aussi  ce  qui  fait  de  lui  une  classe  révolutionnaire.  Cela,  non pas  au sens  où les 
prolétaires sont ceux et celles ayant à tout instant la plus grande propension à se révolter, ni au sens  
où la totalité des prolétaires ont fait et feront à eux et elles seul·es toutes les révolutions à caractère  
anticapitaliste, mais au sens où le prolétariat est la seule classe effectivement en mesure de communiser 
la société. S’il existe clairement un recoupement entre l’extension du groupe « prolétariat » et celle du 
groupe des révolutionnaires,  leur extension ne sont nullement identiques.  Le fait  d’être prolétaire 
n’implique pas que l’on sera révolutionnaire. Le fait de ne pas être prolétaire n’implique pas que l’on 

78. « Les classes en général », TC, no 27, p. 294.
79. Ibid., p. 295.
80. Si l’on cherche à se donner une idée de ce à quoi peut ressembler une telle étude, nous invitons les lecteur·rices à se  

référer à notre dernier numéro et, en particulier, à la section 2.3. (Le prolétariat au Québec) du second texte, «  Les classes 
sociales au Québec ».

39



ne sera pas révolutionnaire, parce qu’on peut parfaitement être prolétaire et lutter contre les membres 
de sa classe, de la même manière qu’un membre de la classe moyenne subordonnante peut lutter  
contre sa classe.

En fait, lorsque nous disons que le prolétariat est une classe révolutionnaire, nous raisonnons 
en termes structurels, nous ne nous intéressons pas à ce que chacun des membres de chacune des  
classes  fait  effectivement.  Ainsi,  dans  une  lutte  insurrectionnelle,  les  travailleur·ses  productif·ves 
subordonné·es  qui  veulent  triompher  de  la  réaction,  étant  donné  la  place  qui  est  la  leur,  non 
seulement peuvent, mais doivent s’attaquer matériellement au capital, le détruire et le transformer 
selon leurs besoins. Mais il n’en va précisément pas ainsi des membres des autres classes. Pourquoi? 
Parce que la place occupée au sein de la structure de classes, donc la place occupée au sein de la 
reproduction de la société capitaliste, définit à grands traits le registre du possible et du nécessaire  
pour  les  individus  qui  luttent  en  tant  que  membres  d’une  classe.  Lutter  en  tant  que  membre  du 
prolétariat impose certaines contraintes et ouvre certaines voies qui sont fermées à ceux et celles qui, 
par exemple, le font en tant que membre de la classe moyenne indépendante (CMI), c’est-à-dire qui 
cherchent à promouvoir leurs intérêts de producteur·rices et de commerçant·es indépendant·es.

Clarifions notre pensée avec un exemple. Dans une période de crise sociale et de blocage 
massif de la production, peu de temps sera nécessaire avant que les prolétaires, en tant que sans-
réserves, finissent par « nier » la propriété privée et par s’approprier les moyens de subsistance sans 
lesquels leur survie immédiate devient impossible. De la même manière, les mêmes personnes seront 
rapidement forcées de prendre possession de ce qui valait autrefois pour du capital et de l’utiliser pour 
transformer,  produire  et  transporter  ce  qui  doit  l’être  pour  mettre  en  échec  les  forces  contre-
révolutionnaires81. Que la lutte qui les oppose à la réaction capitaliste soit victorieuse ou non, les 
prolétaires  n’ont,  en  procédant  ainsi,  aucun  intérêt  de  classe  à  sacrifier82.  En  cas  d’échec,  les 
prolétaires seront au moins parvenu·es, pendant un temps, à subvenir à leurs besoins autrement qu’en 
étant  exploité·es,  donc  sans  avoir  eu  à  fournir  de  surtravail  au  capital.  Et  en  cas  de  succès,  les  
prolétaires auront rendu leur exploitation tout bonnement impossible et se seront, par le fait même, 
« auto-aboli·es ».

À l’inverse, les membres de la CMI ne peuvent avoir recours à cette solution sans lutter contre 
leurs propres intérêts de classe. En laissant la propriété privée des moyens de production et d’échange 
être attaquée, les producteur·rices et commerçant·es-propriétaires assistent à la sape de leur position 
sociale  spécifique83.  En  effet,  si  la  propriété  privée  est  pratiquement  abolie,  parce  que  tout  est 
constamment redistribué en fonction des nécessités pressantes de la lutte, alors plus aucun individu 
ne peut faire reconnaître la légitimité de son appropriation unilatérale d’une partie de la richesse  
sociale : sa capacité à valoir et à être reconnu comme un producteur ou commerçant indépendant 
disparaît. Or, cette situation oblige précisément les ex-indépendant·es à « travailler » en commun et à 
renoncer à la liberté (plus ou moins réelle) qu’ils et elles possédaient dans la détermination concrète  

81. La  monographie  d’Ignacio  Diaz  portant  sur  l’insurrection  asturienne  de  1934  est,  sur  cette  question, 
particulièrement  riche  d’enseignements.  Y  est  notamment  soulignée  l’importance,  du  point  de  vue  du  succès  de 
l’insurrection,  non  seulement  de  s’emparer  rapidement  des  armes  et  munitions  existantes,  mais  aussi  des  lieux  de  
production où celles-ci sont elles-mêmes produites afin d’assurer l’armement et le ravitaillement des insurgé·es dans la 
durée. Cf. Ignacio Diaz,  Asturies 1934. Une révolution sans chefs, trad. Pierre-Jean Bourgeat, Toulouse, Smolny, 2021 
[2012], p. 117-118.

82. Nous ne disons pas que les prolétaires ne risquent rien en s’insurgeant de la sorte – bien au contraire, ils et elles  
risquent jusqu’à leur  peau –,  mais  bien qu’en luttant dans un sens révolutionnaire,  les  prolétaires  reproduisent leur 
existence d’une façon « immédiatement sociale », d’une façon donc qui retire au capital, au moins pour un temps, les 
moyens de les contraindre à produire pour son propre compte.

40



des fins et  des modalités  de leurs  activités.  La CMI, en tant que classe du mode de production 
capitaliste, ne peut survivre aux épisodes insurrectionnels sans lutter activement pour le maintien de 
la propriété privée.

De la même manière,  étant donné la position hautement défavorable à partir  de laquelle 
s’engage toute lutte ouverte et franche avec l’État, il est évident que les insurgé·es ne peuvent venir à 
bout de leurs adversaires sans faire preuve d’un haut degré d’initiative et d’imagination politique. Or, 
en s’auto-organisant,  en décidant  pour  et  par  eux-mêmes,  les  membres  des  classes  subordonnées 
rendent inopérante la division entre travail manuel et travail intellectuel, celle qui les pousse à adopter 
une  attitude  de  passivité  face  à  la  place  qu’ils  occupent  au  sein  des  rapports  d’exploitation.  
Inversement, la classe moyenne subordonnante (CMS) est précisément redevable de l’existence d’une 
hiérarchie sociale stricte, elle-même garante de la reproduction de ses privilèges sociaux et, de façon 
dérivée, matériels. D’un côté, les membres de la CMS qui voudraient continuer à lutter en tant que 
tels n’auraient donc pas le choix de s’opposer à l’auto-organisation des insurgé·es, puisque cette auto-
organisation supprime la distinction entre spécialistes et simples exécutant·es,  entre ceux et celles 
« qui  savent »  et  les  autres.  De  l’autre,  une  partie  importante  de  la  CMS  a  intérêt  à  ce  que 
l’exploitation  du  prolétariat  reprenne,  car  autrement,  le  sursalaire  dont  cette  partie  bénéficie 
s’évanouirait. Autrement dit, alors que les membres des classes subordonnées n’ont pas le choix de 
nier  pratiquement  la  division  entre  travail  manuel  et  travail  intellectuel  afin  de  lutter  de  façon 
efficace, les membres de la CMS n’ont pas le choix, s’ils  tiennent à rester tels,  de saboter ou de 
détruire les formes d’auto-organisations que se donnent les insurgé·es.

Encore une fois, le fait que le prolétariat soit une classe révolutionnaire – le fait qu’il soit placé 
dans une position où l’aggravation de ses luttes pour améliorer son sort le force à prendre des mesures 
communisatrices – n’implique pas que tous et toutes les prolétaires prendront de telles mesures, ni  
que ce seront les seul·es à le faire. Par contre, cela nous indique que c’est précisément les luttes du 
prolétariat  contre  son  exploitation,  auxquelles  seront  certainement  amenés  à  prendre  part  les 
membres d’autres classes, qui sont susceptibles de mener à l’abolition du capital et à l’abolition du 
prolétariat  lui-même.  C’est  que  le  prolétariat  ne  peut  jamais  trouver  de  repos,  de  satisfaction 
définitive,  sans  supprimer  ce  qui  le  produit  comme  tel.  Et  contrairement  à  la  classe  moyenne 
subordonnée notamment, son alliée naturelle, le prolétariat trouve précisément dans sa situation le 
moyen de « supprimer ce qui le produit comme tel ».

***

83. On peut dire que la position des producteur·rices et commerçant·es indépendant·es est non seulement spécifique, 
mais également « privilégiée », si l’on se place du point de vue de l’autonomie et de la liberté de décision dont ils et elles  
jouissent en tant qu’indépendant·es.  En revanche,  au Québec – et on peut faire l’hypothèse que cela vaut de façon 
générale et à plus forte raison dans les économies de la périphérie –, les membres du prolétariat et de la classe moyenne  
subordonnée (cms) n’ont rien à envier à la classe moyenne indépendante au niveau du degré de rémunération. Si l’on 
prend les données de 2020, on constate qu’avec un revenu d’emploi annuel médian de 29 235 $, les membres de la CMI 
gagnent à peine 260 $ de plus que ceux de la cms (28 975 $), là où le salaire médian annuel du prolétariat est de 32 980 $ 
(cf. Temps Libre, no 3, p. 199). Ce n’est donc certainement pas là que les membres de la CMI ont quelque chose à perdre.

41



En guise de conclusion

Quelques  mots  maintenant  pour  clore  cette  discussion  du  dernier  numéro  de  TC. 
L’appréhension des classes, on s’en rend bien compte, ne va absolument pas de soi. Il est certes facile 
de proposer une division de la société en groupes en établissant pour cela tel ou tel critère. Mais on 
n’obtient pas pour autant une théorie des classes : une telle théorie engage nécessairement une théorie 
de  la  société  et  de  sa  reproduction.  Et  dans  le  cas  de  ceux  et  celle  qui  aspirent  à  l’abolition 
révolutionnaire du mode de production capitaliste, la théorie de la révolution ne peut pas davantage 
être tenue à l’écart.

Mais pour s’en apercevoir de façon indépendante, il faut bien souvent s’être soi-même frotté à 
cet épineux problème. Dans notre cas, il  a fallu que nous soyons amené·es à faire l’analyse d’un 
mouvement de grève (étudiante), nous engageant directement, pour que nous saisissions la mesure de 
notre ignorance en ce qui avait trait à la composition de classe, non seulement de cette lutte, mais de 
la société québécoise en général. C’est là que s’est fait sentir le besoin théorique qui allait donner 
naissance au deuxième numéro de Temps Libre. Si le travail de Théorie Communiste nous est apparu 
comme une référence obligée, il en est allé de même de celui de Bruno Astarian et de Robert Ferro, 
dans Le ménage à trois de la lutte des classes. Mais autant nous avons profité de leurs travaux respectifs, 
autant ils nous semblaient sujets à discussion, voire simplement problématiques. Notre deuxième 
numéro  en  constitue  précisément  le  témoignage.  Or,  dans  une  perspective  communiste,  on  ne 
cherche pas tant à en apprendre sur les classes par amour désintéressé du savoir que pour se donner  
les  moyens  de  penser  la  réalité  sociale  dans  ce  qu’elle  a  de  contradictoire  et  de  potentiellement 
explosif. Il fallait alors nous prouver que ce que nous avions appris des classes pouvait nous servir à 
faire l’analyse de formations sociales déterminées et, en l’occurrence, du  Québec. C’est de là que 
notre plus récent numéro tire son origine.

Pourtant, ce dernier n’est pas réductible à l’application d’une théorie « clés en main » à un 
matériau empirique docile. Bien plutôt, il s’est avéré que nos propres conceptualisations des classes  
étaient encore inadéquates – c’est-à-dire incapables de rendre compte de phénomènes marquants de  
la division sociale du travail84 – et réclamaient, à ce titre, d’être retravaillées. Notre ferme conviction, 
c’est que c’est justement dans cette direction-là que la théorie communiste peut progresser. Sans cette 
confrontation  inévitable  avec  l’empirie,  la  théorie  peut  bien  demeurer  cohérente,  mais  elle  se 
condamne par le fait même à une auto-référentialité dangereuse, si ce n’est à la stérilité.

Or,  le  corrélat  de la  fermeture de la  théorie  sur  elle-même et  sur les  abstractions qu’elle 
produit c’est, paradoxalement, une fuite en avant dans un empirisme exacerbé. Parce qu’un tel type de 
production théorique se confine à un niveau de généralité qui laisse totalement indéterminée la façon 
dont la société se divise en classes, et donc, l’appartenance de classe de tel ou tel groupe concret, elle 
n’a pas le choix d’abandonner ce niveau d’analyse pour se rabattre immédiatement sur la discussion 
des éléments les plus dérivés de la réalité des classes : la vie quotidienne de leurs membres. Dans la 
mesure  précisément  où  elle  s’est  retiré  tout  moyen  de  trancher  sur  l’appartenance  de  classe  des 
individus concrets, une production théorique de ce genre ne peut ramener les éléments entrant dans 

84. Pensons, par exemple, au cas du « salariat déguisé » et à ses conséquences sur la façon de concevoir non seulement le 
rapport  salarial,  mais  aussi  le  travail  productif.  On  peut  également  exemplifier  cette  idée  en  référant  au  cas  des  
travailleuses du secteur public hautement formées, mais extrêmement mal payées, en ce qu’il soulève le problème de la  
validation sociale du caractère intellectuel d’un travail. La délicate tâche de discriminer les agents de la classe capitaliste  
par rapport à ceux faisant partie de la classe moyenne subordonnante nous a également contraints à repenser ce que cela  
signifie, dans une société capitaliste hautement financiarisée, que de fonctionner comme capitaliste.

42



leur  vie  quotidienne à  leur  situation de classe  et  les  expliquer  par  cette  situation.  Il  lui  faut  au 
contraire se cantonner à l’analyse de la surface de la réalité et à la penser dans ses termes à elle, c’est-à-
dire dans des termes superficiels, parce que coupés de ce qui lui donne un sens : la place qu’occupent 
les individus au sein des rapports de production et de subordination. Le matériau approprié à cette 
forme de connaissance est précisément un matériau qu’on reçoit sans poser de question, pris tel qu’il 
se  donne. Donc si,  d’un côté,  on voit  le  prolétariat  à  l’œuvre dans n’importe quelle  émeute,  de 
l’autre, dès qu’il s’agit d’analyser un épisode de lutte des classes complexe, on parlera bien plutôt 
d’employé·es, de profs, de, chômeur·ses, d’étudiant·es, de déclassé·es, d’ouvrier·ères ou de paysan·es. 
Pourquoi? Parce qu’on a fait en sorte que le concept de classe perde sa capacité à rendre compte de la  
réalité de la lutte des classes,  ce qui implique que l’analyse ne peut plus s’aider que des notions 
qu’utilisent les journalistes. C’est ainsi qu’on assiste à un va-et-vient constant et non médiatisé entre 
des catégories sociologiques purement descriptives, acritiques, et des notions aussi chargées que celles 
de prolétariat.

Pour s’en sortir, il faut prendre au sérieux le problème de la division en classes de la société et  
cesser  de  faire  comme  si  ces  dernières  relevaient  de  l’évidence :  les  classes  ne  s’observent  pas 
directement, elles doivent être théoriquement construites. Et c’est seulement en formulant des critères 
d’appartenance de classe tirés de ce qu’elles sont par définition, et de façon à pouvoir cibler leurs  
membres, qu’il devient possible de faire le pont entre ce que chacune d’entre elles  est  d’après son 
concept et  ce  qu’elles  sont  effectivement.  L’abîme entre  le  prolétariat  –  cette  classe  prise  dans  un 
rapport d’implication réciproque avec le capital et formant l’élément négatif de la totalité sociale – et 
les prolétaires empiriques – les livreur·ses, les machinistes, les ouvrier·ères agricoles, etc. – peut alors 
être  résorbé.  Cette  résorption non seulement  peut,  mais  doit  avoir  lieu,  car  il  en  va  du droit  à 
l’existence d’une théorie des classes spécifiquement communiste. Nous espérons pouvoir continuer à 
travailler collectivement en ce sens.

Montréal, janvier 2026

43


	1. Vie quotidienne, apparence et mouvement réel
	1.1. La vie quotidienne : éléments de définition
	1.2. Sur le « passage à la vie quotidienne »
	1.2.1 La double déconnexion entre valorisation du capital et reproduction de la force de travail
	1.2.2. La crise de 2008 comme identité entre crise de suraccumulation et crise de sous-consommation

	1.3. Le concept de vie quotidienne comme panacée
	1.4. Les apparences comme degré ultime de la réalité

	2. Précisions sur la conception técéiste des classes
	2.1. Théorie des classes et matérialisme
	2.2. La réification de la classe ouvrière et l’évanescence du prolétariat

	En guise de conclusion










Retoursu un ke cnavane: Tire Commnine e question des
ises sl

TR
DT P A T ety
P e e
e L e
oy L
et
SR e Tt
e e e L
T e
e T T
e e
B
e
i e
e T TR O
e e
e L
b e L
e T b R
e e i
P
R T T P
e e e O
Py L
B DI e RO e R
e S R T
L e L
R e
P R L T, O
ot i bt et et





Retour sur une fuite en avant : Théorie Communiste face à la question des classes sociales



Ce texte de réponse paraît pratiquement trois ans après les critiques formulées dans le vingt-septième numéro de la revue Théorie Communiste (TC) à l’encontre des thèses défendues dans Temps Libre no 2. Plutôt que de chercher à répondre à ces critiques de façon exhaustive, il nous a semblé plus pertinent de nous confronter directement aux développements théoriques positifs de TC no 27. En ce sens, le texte qui suit s’organise autour de la problématisation des idées centrales développées dans ce dernier numéro : le « passage à la vie quotidienne », la priorité accordée aux apparences et la mise au second plan du mouvement réel et, enfin, le prolétariat pensé comme un « moment » de la classe ouvrière. À travers cette discussion, ce texte se veut l’occasion de dénouer certains nœuds théoriques qui, s’ils ont été tenus à l’écart du troisième numéro de Temps Libre, méritent néanmoins d’être traités pour eux-mêmes. Ou autrement dit, abstraction faite du sentiment de devoir rendre hommage à l’énergie que TC a déployée pour nous répondre, c’est la volonté de faire progresser la théorie communiste des classes, en nous attaquant à ce qui la retient en arrière, qui nous pousse à revenir sur ces différents éléments.

 Et ce qui pose problème dans la manière dont nos camarades pensent les classes sociales, c’est précisément l’idée, exprimée de cent façons différentes, qu’il n’est ni possible ni même pertinent de connaître ces classes en tant que groupes de la société empiriquement observables. Refusant la position selon laquelle la place occupée dans les rapports de production et de subordination puisse déterminer de façon suffisamment claire l’appartenance de classe, et ce, sous prétexte que ces rapports se métamorphosent nécessairement en « formes d’apparition », que cela « change tout » et que les choses sont toujours « plus compliquées » que ce qu’en dit Temps Libre, TC n’a pas le choix de se rabattre sur une approche strictement intuitive des classes. Inaccessibles à la connaissance autrement que sous la forme de généralités abstraites, les classes réelles deviennent quelque de chose de nébuleux, d’insaisissable. Or, inutile d’insister sur le fait que la défense, même sophistiquée, de ce genre de position nuit sérieusement au travail de clarification censé être au centre de toute entreprise théorique. C’est un constat identique, quant au fond, à celui que nous faisions dès la rédaction de Temps Libre no 2, lorsque nous avons été amené·es à évaluer les contributions de TC à propos de la définition du prolétariat et des classes moyennes.

Ces contributions avaient pourtant le double mérite de poser les termes du problème qui s’impose à la théorie communiste des classes et d’y apporter une réponse minimale : comment rendre compte, de façon matérialiste, non seulement de la division de la société en groupes antagonistes, mais également de la possibilité que cette société soit dépassée grâce à l’action révolutionnaire de l’un de ces groupes, le prolétariat? Ou encore, comment tenir ensemble l’appréhension de la situation objective d’une classe dans la reproduction de la société capitaliste et celle de sa capacité à communiser cette même société? En mettant l’accent sur l’activité propre du prolétariat – le travail productif –, sur le fait que cette classe est contrainte de produire de la plus-value pour le compte du capital et que c’est donc elle qui reproduit le capital lui-même et, partant, les éléments les plus déterminants de la totalité capitaliste, TC offrait la clé d’une compréhension plus profonde non seulement de ce qui définit réellement le prolétariat, mais aussi, par le fait même, de ce qui est définitoire de toutes les classes du mode de production capitaliste. En plaçant l’activité spécifique du prolétariat plutôt que son statut de non-propriétaire au centre de sa saisie théorique, on parvenait beaucoup plus facilement à penser ce qui fait de lui une classe révolutionnaire, à savoir : le fait qu’il est immédiatement en relation d’antagonisme avec le capital, que ses luttes « réalisent » la contradiction en laquelle consiste le capital et, surtout, qu’il a précisément la capacité de s’attaquer au capital dans son objectivité sociale et matérielle. Si tout cela n’est pas aussi explicite chez TC, on retrouve de nombreux éléments qui concourent à transformer positivement la façon d’appréhender les classes du mode de production capitaliste.

Néanmoins, nous jugions que d’importantes imprécisions et ambiguïtés plombaient l’élément novateur de leurs contributions. D’un côté, le rapport du prolétariat à la distinction travail productif/travail improductif demeurait mystérieux : censé « fonder » le prolétariat, le travail productif semblait parfois essentiel à la définition du prolétariat, parfois parfaitement contingent – impossible de savoir, donc, si le travail productif devait fonctionner comme un critère discriminant de l’appartenance de classe. De l’autre côté, le fait que le prolétariat soit défini par son rapport contradictoire au capital demeurait lui aussi ouvert à l’interprétation : cela signifie-t-il qu’il faut être directement exploité·e par le capital et lutter sur cette base pour être en contradiction avec lui ou, au contraire, est-il suffisant de s’attaquer à celui-ci pour être membre du prolétariat? Or, selon que l’on opte pour l’une ou l’autre de ces réponses concurrentes, l’extension du prolétariat et celle, corollaire, des classes moyennes, se voient dramatiquement affectées : le prolétariat peut alors tout aussi bien composer le cinquième de la population d’une société donnée que ses neuf dixièmes.

Toujours est-il que ce flou quant à la délimitation des différentes classes est inacceptable et c’est précisément pour résoudre ce problème que nous avons jugé nécessaire de situer clairement les différentes classes par rapport, d’une part, à l’effectuation d’un travail productif et, d’autre part, à l’occupation d’une place subordonnée au sein des rapports de subordination politico-idéologique. Ces deux grands axes permettent de circonscrire les agents qui entrent non seulement dans le rapport d’exploitation fondamental du mode de production capitaliste, mais également ceux qui, parmi eux, y entrent en tant qu’agents subordonnés, c’est-à-dire ceux qui entretiennent un rapport d’antagonisme franc avec la structure sociale existante et qui sont à même de la renverser. En opposition à une tradition communiste vieille de cent cinquante ans et encore bien tenace, il nous fallait marquer nettement et simplement que seuls ces agents peuvent être tenus pour des membres actifs du prolétariat1 . Ce qui n’a pas empêché TC de nous accuser de… dogmatisme, cf. « Les classes en général, le prolétariat en particulier et quelques autres choses. (Commentaires critiques du no 2 de la revue Temps libre: « Contribution à la théorie des classes »), Théorie Communiste, no 27, p. 327. .

En ce sens, avec la critique de Théorie Communiste que nous avons incluse dans notre deuxième numéro, il s’agissait en quelque sorte de mettre en demeure nos camarades de clarifier leur pensée et de répondre franchement à la question : quelles conditions doivent être réunies pour qu’on puisse affirmer qu’un agent fait partie de telle ou telle classe? Qui sont réellement les prolétaires, les membres des classes moyennes, de la classe capitaliste? Comment TC peut savoir, en analysant une lutte concrète, qui appartient effectivement au prolétariat? Mais comme nous le verrons, plutôt que de tenter d’apporter une réponse à ces questions, nos camarades, en montrant comment les déterminants objectifs des classes sont en réalité solubles dans l’expérience vécue des individus, ont choisi de dépenser une grande quantité d’énergie à prouver l’impossibilité de connaître la composition concrète des différentes classes. Par cette fuite en avant dans le brouillard de la « vie quotidienne », TC a non seulement continué de se satisfaire de sa connaissance approximative des classes existantes, mais elle a également fait s’évanouir à peu près tout ce qui, dans sa propre théorie, aurait pu l’aider à en rendre compte.

1. Vie quotidienne, apparence et mouvement réel

1.1. La vie quotidienne : éléments de définition

Avant de présenter de quelle façon TC invoque la vie quotidienne afin d’éviter d’avoir à tenir compte des rapports de production et de subordination dans la détermination de l’appartenance de classe, il faut s’arrêter sur la notion de vie quotidienne elle-même. Cette dernière est définie à plusieurs reprises dans TC no 27 et ses occurrences ne sont pas toujours équivalentes, loin de là. Comme elle joue un rôle central dans les raisonnements de nos camarades, il faut tenter de saisir ce qu’il faut entendre par là. Pour TC,

La vie quotidienne est alors le lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction, mais aussi le lieu où toutes ces instances ne se présentent pas dans leur hiérarchie théorique et déterminative entre la « base économique » et les « superstructures ». Les « surdéterminations » sont la chair de la vie quotidienne2 . « Vie quotidienne et luttes des classes. Éloge des “apparences” et de la confusion », TC, no 27, p. 29. .

Cette façon de comprendre la vie quotidienne est en réalité ambiguë, car elle fait intervenir deux idées concurrentes qui sont tout simplement juxtaposées : dans la première partie de la phrase, la vie quotidienne est définie de façon « spatiale », comme une sphère particulière de la réalité sociale, tandis que dans le reste de la citation, elle est rapportée à une forme de conscience, à un type d’expérience de la réalité.

Ainsi, en écrivant qu’il s’agit du « lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction », TC suggère d’abord que la vie quotidienne appartient, du point de vue des pratiques qu’elle recouvre, au même « côté » de la réalité sociale que les sphères ayant pour fonction d’assurer la continuité de la production capitaliste : sphères de la famille, du droit, de la religion, etc. Si la vie quotidienne est « le lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction », c’est donc que les instances qu’elle recouvre s’opposent à celle de la production, c’est-à-dire à l’élément décisif de la détermination de la totalité sociale3 . Le recours au couple production-reproduction a quelque chose d’équivoque, car il recouvre des distinctions qui ramènent à des niveaux d’abstraction différents. Dans le cadre du deuxième livre du Capital par exemple, la production et la reproduction ont toujours strictement lieu dans le « champ » de l’économie : la production est procès de production de capital et la reproduction, circulation du capital-marchandise, et ce, telle qu’elle permet la reprise de la production elle-même. Or, le sens dans lequel TC entend « instances de la reproduction » est beaucoup plus concret et s’apparente à la façon dont les pense Althusser, à savoir comme ce qui assure la reproduction des rapports de production. Du point de vue de la reproduction de rapports sociaux historiquement déterminés, la reproduction mobilise des éléments qui n’appartiennent pas d’abord au champ de l’économie, sinon à la théorie de la société capitaliste au sens large. La famille, l’école, la politique, les syndicats, les partis, en tant qu’appareils grâce auxquels le pouvoir du capital se maintient, voilà ce qui se situe au cœur de la reproduction des rapports de production. Cf. Louis Althusser, Sur la reproduction, Paris, Presses universitaires de France, coll. « Actuel Marx Confrontation », 1995, p. 156. . Cette idée est exprimée encore plus clairement un peu plus loin :

L’économie (forme transformée/objectivée des rapports de production) est le concept général de l’autonomisation de toutes les conditions de la production et de la reproduction, l’économie n’existe alors qu’en relation et possédant son corollaire (son autre), la vie quotidienne4 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 34. .

Autrement dit, la « chair de la vie quotidienne », c’est ce qui a lieu à l’extérieur de « son autre », « l’économie » ; c’est l’école, les loisirs, le magasinage, les élections municipales, le souper en famille, le litige avec son voisin, le lavage, l’assemblée générale étudiante, etc. Ce sont, comme le dit TC, les innombrables « surdéterminations » qui, par toutes sortes de détours, finissent par conditionner l’exploitation capitaliste. C’est à cette acception de la vie quotidienne qu’on réfère implicitement lorsqu’on énonce que les luttes, depuis la restructuration, ont changé de terrain et se placent désormais sur celui de la vie quotidienne.

Or, c’est tout autre chose de penser la vie quotidienne comme la forme inversée ou mystifiée sous laquelle se présente, dans la conscience, la réalité sociale. C’est pourtant ces deux idées que TC tente de faire passer pour équivalentes. On l’a vu, pour TC, la vie quotidienne est aussi ce « lieu où toutes [les instances de la reproduction] ne se présentent pas dans leur hiérarchie théorique et déterminative entre la “base économique” et les “superstructures” ». Plutôt que ce soit la superstructure qui apparaisse comme l’élément déterminé et la base économique, comme l’élément déterminant, c’est l’inverse qui semble être le cas dès lors que les agents évoluent dans la « quotidienneté » :

Le monde familier, quotidien, c’est la métamorphose nécessaire des rapports de production en formes d’apparition, la marchandise et son fétichisme, la subsomption du travail sous le capital, les rapports de distribution, l’autoprésupposition du capital, l’idéologie sous laquelle opèrent toutes les pratiques, elle inclut les différences du quotidien, de vécu comme sujet, entre les hommes et les femmes, entres les classes. C’est sous les formes ultimes, les plus médiatisées, sous des formes où à la fois la médiation non seulement est devenue invisible, mais où s’exprime leur contraire direct, que les figures du capital apparaissent comme les agents réels et les supports immédiats de la production et qu’ils affrontent5 . « Avant-propos », TC, no 27, p. 10. .

La vie quotidienne apparaît ainsi comme une modalité de l’expérience de la réalité capitaliste. Vivre « quotidiennement », faire l’expérience de la vie quotidienne, c’est baigner dans la confusion, dans l’idéologie, dans le monde des apparences, dans la fausse conscience. C’est prendre ce qui surdétermine6 . Sur la notion de surdétermination, cf. infra.  le rapport social capitaliste pour le décisif, c’est prendre le secondaire pour le principal. En ce sens, la vie quotidienne n’est plus circonscrite à une sphère particulière de la réalité sociale, il s’agit de cette réalité elle-même, mais telle qu’elle est vécue par « le travailleur » :

Nous appellerons vie quotidienne l’ensemble des activités par lesquelles le travailleur se met en relation, de façon régulière et prévisible, avec ses conditions aussi bien de travail (les moyens de production) que de consommation, à partir du moment où ces activités ne sont plus présupposées par l’appartenance préalable du travailleur à une communauté et où le travail n’est plus, pour le travailleur, qu’une activité particulière dans la division du travail [?] et isolée de ses forces sociales, sans présupposition et toujours à renouveler. La vie quotidienne est la routine de cette mise en relation en ce qu’elle est constituée par l’ensemble des formes d’apparition des rapports de production comme vécu par l’activité d’un sujet7 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 41-42. .

La vie quotidienne renvoie par conséquent à la façon dont « le travailleur » fait l’expérience de sa propre vie dans un contexte d’atomisation sociale qui, par le fait même, échoue à produire chez lui un quelconque sentiment d’appartenance. Sa participation au procès de la production sociale devient une activité contingente, non définitoire de son identité. Ce n’est plus d’abord en tant qu’ouvrier·ères, en tant que membre d’une classe clairement identifiable, que les travailleur·ses subordonné·es se rapportent au capital et se conçoivent eux et elles-mêmes. C’est dans cet espace laissé plus ou moins vacant que se loge, à en croire TC, la vie quotidienne.

Remarquons au passage que cette spécification, celle qui lie la vie quotidienne à l’affaiblissement de l’identité ouvrière, n’est pas anodine. Si ce n’est qu’à partir des années 1980 que cette dernière cesse d’être reproduite et qu’elle se met à péricliter, si c’est seulement à partir de ces années-là que « l’appartenance préalable du travailleur à une communauté » commence réellement à faire problème, cela veut-il dire que la vie quotidienne n’a que quarante ans? Cela implique-t-il qu’auparavant, les rapports de production et leurs « formes d’apparition » apparaissaient en clair? Le travailleur a-t-il commencé à avoir un « vécu » depuis quarante ans seulement? A-t-il fallu attendre plusieurs siècles de capitalisme pour que les travailleur·ses deviennent enfin des « sujets »? Autant de questions laissées sans réponses réelles, mais qui sont de toute façon d’un intérêt secondaire pour une théorie des classes.



1.2. Sur le « passage à la vie quotidienne »

	Dans l’avant-propos du numéro considéré, nous trouvons une définition de la notion de « vie quotidienne » qui reprend presque à l’identique celle présentée à la page 29 :

La vie quotidienne est devenue [nos italiques, ndr] le lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction, mais aussi le lieu où toutes ces instances ne se présentent pas dans leur hiérarchie théorique et déterminative entre la « base économique » et les « superstructures »8 . « Avant-propos », TC, no 27, p. 9. .

La différence peut paraître anodine, mais elle joue un rôle important pour les thèses défendues dans le numéro. En effet, dans l’avant-propos, la vie quotidienne n’est pas seulement « ce lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction », elle « est devenue ce lieu où se nouent toutes les instances de la reproduction ». La formulation de l’avant-propos rend explicite le caractère historique de la vie quotidienne et montre qu’elle acquiert une importance nouvelle avec la restructuration néolibérale. C’est que pour TC, la restructuration bouleverse la hiérarchie entre vie quotidienne et production : « avant les années 1970, les conditions de vie jouaient leur rôle dans les luttes ouvrières, mais elles étaient comme incluses dans les conditions de travail9 . Ibid., p. 9.  », alors que, désormais, « c’est la vie quotidienne, avec toute sa confusion et ses aléas qui est destinée, dans la situation présente, à être l’élément subsumant la distinction [?] dans une jonction qui ne laissera aucun de ses termes identiques à ce qu’il était10 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 37.  ». De « déterminations en conséquence11 . « Avant-propos », TC, no 27, p. 13.  » de la sphère de la production, les éléments appartenant à la vie quotidienne sont devenus centraux : « la vie quotidienne est devenue le lieu et l’enjeu des luttes des classes dans toute leur complexité, leur confusion, à la fois le problème, limite et dynamique de leur possible dépassement12 . Ibid., p. 13.  ».

	Ce diagnostic énonce une vérité indubitable : personne ne peut nier le déplacement du centre de gravité des luttes opposant le prolétariat à la classe capitaliste. Les luttes sur les lieux de travail ont perdu la centralité qu’elles avaient dans le cycle de luttes précédent, précisément parce que les conditions ne sont plus réunies, depuis la fin des années 1970, pour que des gains substantiels puissent être obtenus sur ce terrain. Prenons le cas du Québec. D’un côté, les syndicats ont été acculés à la défensive par les menaces de délocalisation et de fermeture d’entreprises13 . Au Québec, comme c’est par exemple le cas de la FTQ, certains syndicats ont été jusqu’à s’intégrer consciemment aux circuits financiers du capital. Ainsi, dans un discours à la Chambre de commerce de Montréal où il avait été invité à présenter son projet, Louis Laberge, principal promoteur du Fonds de solidarité de la FTQ, rassure les patrons montréalais en rappelant que « Le Fonds ne veut pas prendre la place des entrepreneurs, mais il veut que les travailleurs prennent la place qu’ils doivent avoir dans l’entreprise »… en finançant, à même leurs salaires, les investissements productifs des entreprises. L’esprit d’un projet comme celui du Fonds de solidarité d’investissement ne saurait être mieux traduit que par ces lignes : « Pour nous à la FTQ, [le profit] n’est pas un mot sale, un mot tabou. Les gens qui investissent leur argent et font des efforts ont le droit d’espérer un profit, pourvu qu’ils n’exploitent personne [!]. D’ailleurs, nous n’avons jamais été contre le profit, mais contre le profit maximum, contre les employeurs qui ne cherchent qu’à maximiser leurs profits sur le dos des employés. C’est évident qu’on aime bien mieux négocier avec un employeur qui fait des profits qu’avec une entreprise qui branle dans le manche. Car les problèmes des patrons deviennent rapidement les problèmes des employés. » (Louis Laberge, cité dans SOLIDARITÉ INC. Un nouveau syndicalisme créateur d’emploi, Louis Fournier, Montréal, Les Éditions Québec/Amérique, 1991, coll. « Succès d’Amérique », [version électronique des Classiques des sociales sociales de l’UQAC], p. 96).  et, de l’autre, on a assisté à un recours quasi systématique à des lois spéciales forçant le retour au travail, ainsi qu’à la mise en place de dispositifs légaux rendant les débrayages tout à fait inoffensifs, voire simplement impossibles14 . C’est précisément le rôle du projet de loi 89, officiellement entrée en vigueur le 30 novembre 2025, sous le nom de Loi visant à considérer davantage les besoins de la population en cas de grève ou de lock-out (loi 14). Avec cette loi inspirée de celle sur les services essentiels – qui retire plus ou moins aux travailleur·ses des services publics dit « essentiels » (services publics et secteur de la santé) le droit de débrayer –, le gouvernement provincial se donne le pouvoir de mettre fin à un conflit de travail du secteur privé ou parapublic dès qu’il juge que ce conflit affecte « de manière disproportionnée la sécurité sociale, économique ou environnementale de la population, notamment celle des personnes en situation de vulnérabilité ». Exprimée sans détour, cette loi fait en sorte qu’une grève devient illégale dès qu’elle remplit correctement sa fonction de perturbation économique. . Dans un tel contexte de désarmement politico-idéologique et de défaites prolétariennes répétées, il est évident que les revendications liées à la vie quotidienne (coût des principaux produits de consommation, préservation des acquis de l’État providence-national, etc.) apparaissent beaucoup plus mobilisatrices : pourquoi lutter dans un syndicat dont la marge de manœuvre est inexistante, débrayer, avoir recours aux tribunaux, etc., si l’on sait que ces formes de lutte aboutissent tout au plus à la préservation d’un pouvoir d’achat déjà mis à mal par l’inflation? En comparaison, les luttes contre la cherté de la vie, dans tout ce qu’elles ont d’incontrôlable et d’explosif, apparaissent d’autant plus pertinentes à mener que leur dénouement amer n’est pas écrit d’avance. De ce point de vue, il faut donner raison à TC.

	Par contre, la façon dont ce « passage à la vie quotidienne » est expliqué pose certains problèmes, desquels il faut dire quelques mots. Pour TC, deux éléments ont joué un rôle crucial dans l’importance qu’a prise la vie quotidienne comme champ de la lutte des classes depuis la restructuration : d’abord, la déconnexion récente entre valorisation du capital et reproduction de la force de travail15 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 29-30.  et, ensuite, le fait que les crises se présentent, depuis celle de 2008, comme étant identiquement des crises de suraccumulation et de sous-consommation16 . Ibid., p. 35. .

1.2.1 La double déconnexion entre valorisation du capital et reproduction de la force de travail

Quant au premier élément, TC juge que depuis la restructuration, la valorisation s’opèrerait à l’échelle mondiale de façon plus ou moins homogène, tandis que la reproduction de la force de travail se ferait de façon hautement segmentée, à travers des zones distinctes17 . Sur cette question, on peut renvoyer à cet extrait de « Tel quel », texte paru dans le vingt-quatrième numéro de TC (2012) : « Si la valorisation du capital est unifiée au travers de ce zonage [du mode de production capitaliste en trois zones], il n’en est pas de même de la reproduction de la force de travail. Chacune de ces zones a des modalités de reproduction spécifiques. Dans le premier monde : des franges à hauts salaires avec privatisation des risques sociaux imbriquées dans des fractions de la force de travail où sont préservés certains aspects du “fordisme” et d’autres, de plus en plus nombreuses, soumises à un “nouveau compromis” dont le contenu est l’achat global de la force de travail. Dans le deuxième monde : régulation par des salaires bas, imposés par une forte pression des migrations internes et la grande précarité de l’emploi, îlots de sous-traitance internationale plus ou moins stables, peu ou aucune garantie des risques sociaux, migrations de travail. Dans le troisième monde : aides humanitaires, trafics divers, survie agricole, régulation par toutes sortes de mafia et de guerres, mais aussi par la revivification des solidarités locales et ethniques. Ce zonage se doit [?] d’être une mise en abyme : chaque niveau d’échelle, du monde au quartier, reproduit cette tripartition. La disjonction est totale entre la valorisation mondiale unifiée du capital et la reproduction de la force de travail adéquate à cette valorisation. Entre les deux, la relation réciproque de stricte équivalence entre production de masse et modalités de la reproduction de la force de travail, qui définissait le fordisme, a disparu.  Ce zonage était une détermination fonctionnelle du capital : maintenir, malgré la rupture entre les deux, des marchés mondiaux en expansion et une extension planétaire de la main-d’œuvre disponible, cela en dehors de toute relation nécessaire sur une même aire de reproduction prédéterminée. La rupture d’une relation nécessaire entre valorisation du capital et reproduction de la force de travail a brisé les aires de reproduction cohérentes dans leur délimitation régionale ou même nationale. » (Le document consulté ne fournit pas les numéros de page). . Auparavant, il aurait été possible de parler d’une classe ouvrière nationale plus ou moins homogène, dont le salaire aurait été plus ou moins en rapport avec la valeur produite, tandis qu’aujourd’hui (depuis la restructuration), la rémunération de la force de travail sur un point de la carte n’entretiendrait plus de lien avec la valeur effectivement produite sur ce même point. Exprimé un peu vite, cela revient à dire que la force de travail des second et tiers mondes contribuerait autant que celle du premier monde à valoriser le capital, mais que la première ne serait reproduite qu’avec peine, tandis que celle des zones privilégiées serait (relativement) bien payée. Ce qui a lieu à l’échelle de l’économie mondiale aurait en fait lieu, comme en une « mise en abyme », à l’intérieur des économies nationales, accroissant par le fait même la déstructuration de ces dernières et brisant la « cohérence » qu’elles avaient jusque-là.

S’il est certain que la reproduction de la force de travail se fait de façon segmentée, que ce soit à l’échelle internationale ou même nationale, il est douteux que la valorisation, elle, se fasse de façon homogène, comme le prétend pourtant TC. Des auteurs comme Samir Amin18 . Samir Amin, La déconnexion. Pour sortir du système mondial, Paris, Maspero, coll. « Cahiers libres », 1986.  et Christian Palloix19 . Christian Palloix, L’internationalisation du capital. Éléments critiques, Paris, Maspero, coll. « Économie et socialisme », 1974.  sont justement parvenus, chacun par des voies différentes, à la conclusion que la valorisation du capital, à l’échelle mondiale, est précisément hautement hétérogène, en ce sens qu’il s’opère un transfert de valeurs des économies des périphéries vers celles du centre. Pour ces auteurs, la faiblesse de la rémunération de la force de travail des économies périphériques reflète justement la faiblesse de la valorisation qui s’y opère. Bien loin d’être déconnectées, valorisation et reproduction de la force de travail ont toujours été et restent intimement liées – d’où la nécessité, selon Amin, pour les économies dominées de se « déconnecter » elles-mêmes des rapports de dépendance qu’elles entretiennent avec les économies centrales. En effet, c’est seulement ainsi qu’elles peuvent mettre fin aux désavantages de l’hétérogénéité de la valorisation. Les modèles d’affaires d’entreprises telles que Nike, Zara, Apple, etc. sont des exemples extrêmes de segmentation du procès de valorisation : alors que la production matérielle peu valorisante est sous-traitée à des entreprises tierces qui ne font qu’exécuter les commandes que leur passent les designers des grandes villes nord-américaines, les entreprises mères se réservent les activités au sein desquelles la plus grande part de la valeur est ajoutée20 . Cf. Ulysse Lojkine, Le fil invisible du capital. Déchiffrer les mécanismes de l’exploitation. Paris, La Découverte, coll. « Économie politique », 2025, p. 128 et suiv. . Et cette segmentation de la valorisation a tout aussi bien lieu dans l’industrie lourde, segmentation dont la sidérurgie et l’industrie automobile sont des exemples paradigmatiques.

Mais admettons, pour le besoin de la cause, qu’il serait légitime de parler de déconnexion entre, d’un côté, valorisation homogène du capital et, de l’autre, reproduction hétérogène de la force de travail. Pour que le raisonnement de TC tienne, il faudrait réussir à prouver que non seulement cette déconnexion est plus forte dans le présent cycle d’accumulation que dans le précédent, mais également, qu’il s’est produit un changement qualitatif nous autorisant à parler d’une déconnexion. Autrement dit, il ne suffit pas de montrer que les inégalités salariales ont augmenté entre pays riches et pays pauvres, entre centres d’accumulation et « poubelles » sociales (ce qui est certainement le cas), il faut montrer qu’elles ont séparé deux termes autrefois connectés. Or, il suffit d’ouvrir un seul ouvrage traitant du rapport entre colonialisme et capitalisme pour s’apercevoir que ces asymétries n’ont rien de nouveau et que les prolétaires des zones périphériques sont, probablement depuis l’émergence du mode de production capitaliste, beaucoup plus faiblement rémunéré·es que leurs homologues des zones centrales. Cette « déconnexion » ne peut donc absolument pas être invoquée pour expliquer le « passage à la vie quotidienne ».



1.2.2. La crise de 2008 comme identité entre crise de suraccumulation et crise de sous-consommation

Attardons-nous maintenant au second élément expliquant, selon TC, la prééminence de la vie quotidienne au sein des sociétés capitalistes actuelles, à savoir l’identité advenue entre crise de suraccumulation et crise de sous-consommation. L’étrangeté de cette thèse nous oblige à prendre un pas de recul et à rappeler à quoi renvoient ces notions. Car de fait, contrairement à ce que TC avance, ce qui s’oppose, ce ne sont pas deux types de crises du mode de production capitaliste, ce sont bien plutôt deux explications concurrentes des crises.

D’un côté, nous trouvons la variante sous-consommationniste, la plus répandue, celle qui explique la crise par l’incapacité des agents de consommer la totalité de ce qui est produit, étant donné la faiblesse relative de leurs revenus. La crise éclate, parce qu’on a produit une trop grande masse de valeurs par rapport aux revenus effectivement distribués, ce qui empêche la valeur produite d’être entièrement réalisée et avec elle, la reprise d’un nouveau cycle productif. La crise est en ce sens essentiellement pensée comme un problème de réalisation. Si les revenus manquants existaient, l’accumulation aurait pu reprendre son cours.

De l’autre côté, la variante faisant intervenir la suraccumulation explique la crise par le fait que trop de capital, notamment sous forme de moyens de production, a été immobilisé pour permettre une exploitation du prolétariat qui en vaille la peine. Parce que les entreprises, ayant étendu l’échelle de la production, ont désormais cruellement besoin des prolétaires pour les exploiter et que ces dernier·ères sont en position de refuser une réduction de leur salaire nominal, les investissements en capital constant destinés à accroître la productivité du travail et, par là, le taux d’exploitation, se révèlent stériles et contribuent à la diminution du taux de profit. Produire la même masse de plus-value coûte donc plus cher qu’auparavant. La crise éclate lorsque suffisamment de capitalistes jugent que le taux de profit effectif ou escompté est si bas qu’il est préférable de diminuer, voire de stopper la production. Par conséquent, selon cette dernière explication, ce qui fait enrailler le procès de reproduction du capital, ce n’est donc pas une trop grande production de plus-value matérialisée dans des marchandises invendables, c’est la pénurie de plus-value, laquelle décourage les capitalistes de continuer à produire et engendre nécessairement un problème de réalisation.

Revenons à TC. Avec la crise de 2008, nous dit-on, ces deux explications concurrentes auraient non seulement cessé d’être concurrentes, mais il serait également devenu nécessaire de les faire toutes deux intervenir pour rendre compte des crises à venir. Pourquoi? Parce que la crise serait elle-même devenue identiquement crise de suraccumulation et crise de sous-consommation. Nous nous attarderons longuement sur ce point, mais pour l’instant, l’important à garder en tête est que cette cette identité récente aurait eu pour résultat de placer la faiblesse de revenu au centre de la contradiction prolétariat-capital. Parce qu’il ne s’agit plus seulement d’une crise de suraccumulation et d’un problème de valorisation – lesquels renvoient directement à la capacité du capital à exploiter le prolétariat à un degré suffisant, donc à un problème de production –, mais aussi d’une crise de sous-consommation, la question du revenu aurait acquis une importance autrement plus forte. La crise de 2008, « qui a éclaté parce que des prolétaires n’ont pas pu payer leurs crédits21 . « Vie quotidienne et luttes des classes », p. 27.  », est devenue une « crise de la société salariale et de la légitimité de l’État. C’est ainsi que, dans la confusion, elle s’ouvre à la vie quotidienne22 . Ibid., p. 28.  ». Puisqu’il s’agit d’une crise affectant d’abord la reproduction du rapport prolétariat-capital (les prolétaires sont trop pauvres, donc le capital ne peut vendre et se reproduire), ce sont les sphères de la vie sociale apparentées à celle de la reproduction qui deviennent décisives. D’où le passage à la vie quotidienne.

Ce raisonnement plus qu’approximatif ne nous intéresse pas tant pour lui-même que dans la mesure où il fait intervenir une théorie des crises hautement critiquable. Pour traiter de celle-ci, il nous faut revenir à leur vingt-deuxième numéro, duquel les thèses principales quant à la caractérisation de la crise sont reprises. Dans ce numéro, TC essaie de montrer que bien qu’il faille « partir » d’une théorie de la suraccumulation pour expliquer les crises, l’explication par la sous-consommation n’en finit pas moins par être identique à celle de la suraccumulation (celle « fondée sur la baisse tendancielle du taux de profit23 . « Too much monkey business », Théorie Communiste, no 22, 2009, p. 119. « Si cette crise nous oblige à ce retour théorique, c’est que nous sommes confrontés à une double évidence contradictoire : d’un côté la seule théorie marxiste cohérente des crises est celle développée par Paul Mattick, c’est-à-dire celle fondée sur la baisse tendancielle du taux de profit ; de l’autre cette crise est une crise de sous-consommation (elle est et non « apparaît comme »). Notre principale confrontation théorique en tant que confrontation productive ne peut s’engager qu’avec les thèses de la suraccumulation de capital par rapport à ses capacités de valorisation, c’est-à-dire avec Mattick et ses deux principaux ouvrages sur la question : Marx et Keynes (Ed. Gallimard, 1972) et Crises et théories des crises (Ed. Champ libre, 1976). »  », selon des termes que TC juge, à tort, interchangeables). Il n’y aurait donc non seulement aucune raison particulière de rejeter l’explication sous-consommationniste, mais il faudrait la faire intervenir pour expliquer l’importance prise par la vie quotidienne.

Mais d’abord, pourquoi peut-on être d’avis qu’il faut préférer l’explication par la suraccumulation à celle par la sous-consommation? Pour des auteurs tels que Paul Mattick, la faiblesse intrinsèque des explications sous-consommationistes, c’est qu’elles se focalisent sur l’aspect le plus superficiel des crises – la mévente –, sans voir que le problème de réalisation qu’elles décrivent s’explique lui-même par l’incapacité du capital à se valoriser suffisamment24 . Paul Mattick, Marx et Keynes. Les limites de l’économie mixte, trad. Serge Bricianer, Paris : Gallimard, coll. « Tel », 1972, p. 118. . Par ailleurs, les tenants de l’explication par la suraccumulation n’affirment pas qu’il n’y a pas d’enjeu de réalisation, mais bien que ce dernier résulte de la perturbation de la reproduction du capital consécutive à l’interruption de l’accumulation. Ce qui est confondant, c’est que les crises prennent toujours la double apparence d’une crise de réalisation et d’une crise monétaire : la crise devient précisément patente lorsque les marchandises restent invendues et lorsque les vendeurs ne peuvent donc ni payer leurs factures, ni satisfaire leurs obligations financières. Or, le problème fondamental vient du fait que la production n’était plus rentable compte tenu de la masse de capital investi – ce qui a entraîné la réduction de la production, la fermeture d’usines, le chômage et, inévitablement, une crise de réalisation encore plus importante (la demande solvable n’existe plus pour pouvoir réaliser toute la valeur contenue dans les marchandises attendant d’être vendues) et une crise monétaire (plus personne ne prête, tout le monde fait des réserves de liquidités, le crédit se rétrécit, les défauts de paiement s’enchaînent, etc.). La difficulté, encore une fois, c’est que les mêmes phénomènes traduisent des causes qui ne peuvent être confondues. C’est pourquoi il faut s’attarder attentivement aux types de causalité manifestés par ces phénomènes. Pour l’explication de la crise par la suraccumulation, donc pensée comme une crise de valorisation, trois grands cas de figure se présentent, qui peuvent naturellement se combiner dans la pratique :

1) Accumulation → augmentation de la demande de forces de travail → hausse des salaires → diminution du taux d’exploitation (pour une composition organique inchangée) → baisse de rentabilité (taux de profit diminué) → ralentissement/fermeture d’entreprises → chômage → diminution de la demande solvable → problème de réalisation pour les entreprises en activité → problème de liquidité → défaut de paiement → ralentissement/fermeture d’entreprises → etc.

2) Accumulation → augmentation de la demande en matières premières/auxiliaires → hausse du prix de ces mêmes matières → hausse de la composition organique (pour un taux d’exploitation inchangé) → baisse de rentabilité (taux de profit diminué) → idem.25 . La crise de 1973-1974 et le rôle qu’y a joué le choc pétrolier atteste du fait qu’une hausse de la composition organique (pour un taux d’exploitation constant) et donc, une baisse du taux de profit, peut survenir indépendamment du progrès technologique ou de la hausse de la composition technique du capital. En effet, la hausse du prix des matières premières fait croître la composition organique sans se traduire par un développement des forces productives, ce qui, naturellement, diminue la rentabilité du capital. 

3) Accumulation → investissement productif → hausse de la composition organique (pour un taux d’exploitation inchangé) → baisse de rentabilité (taux de profit diminué) → idem.

Dans le premier cas, c’est le taux d’exploitation qui fait diminuer le taux de profit, tandis que dans les deux seconds, c’est la hausse de la composition organique. Pour que le taux de profit diminue effectivement, il suffit que le taux d’exploitation diminue plus vite que la composition organique ou, au contraire, que l’augmentation de la composition organique soit plus rapide que celle du taux d’exploitation. Ce qui est en jeu, c’est chaque fois la rentabilité de la production. Dans une explication sous-consommationniste maintenant, la faiblesse de la rentabilité n’intervient jamais en tant que cause de la crise. Ce qui explique la crise, c’est toujours la faiblesse du pouvoir d’achat des consommateur·rices, laquelle empêche que la totalité de la valeur du capital-marchandise (et donc la plus-value qu’il recèle ) soit réalisée :

Accumulation → distribution limitée de revenus → incapacité de vendre → problème de liquidité → défaut de paiement → ralentissement/fermeture d’entreprises → problème de réalisation pour les entreprises qui vendaient à celles qui ont fermé → etc.

On peut certes expliquer, comme Marx le fait lui-même, la faiblesse du pouvoir d’achat par l’exploitation capitaliste elle-même : c’est précisément parce qu’une part importante de la société est exploitée que sa capacité à consommer est limitée. Ne fait-on pas ainsi le pont entre les deux explications? Non. Car, ce faisant, on dit que la production capitaliste entre en crise parce qu’elle exploite trop bien, parce qu’elle crée plus de valeur et de plus-value que ce qu’elle peut effectivement réaliser, là où l’explication par la suraccumulation énonce précisément qu’il existe une pénurie de plus-value eu égard à la masse de capital à valoriser. Et c’est là que gît l’opposition entre les deux explications. Dans un cas, la solution consiste à transformer les conditions de production pour favoriser une extraction accrue de plus-value, dans l’autre, la solution consiste à trouver des débouchés ou à en créer par l’endettement ou le crédit.

Il faut concéder à TC que, chez Marx, ces deux explications concurrentes coexistent et sont fréquemment accolées comme si l’explication par la sous-consommation ne faisait que traduire ou exprimer différemment celle par la suraccumulation. Toujours est-il que TC semble juger que ces juxtapositions sont une invitation à persévérer en ce sens et à montrer en quoi l’une et l’autre de ces explications aboutissent, une fois bien comprises, à une seule et même explication. Qu’en prouvant ainsi leur identité essentielle, TC sape son propre raisonnement – à savoir que c’est la crise de 2008 qui pose la première fois l’identité entre suraccumulation et sous-consommation et qui fonde ainsi le passage à la vie quotidienne –, cela ne semble pas trop leur poser problème.

	Attardons-nous maintenant à la démonstration que fait TC de l’identité entre suraccumulation et sous-consommation, que nous traiterons segment par segment : 

[1] Le but de la production capitaliste est, avec une masse de richesse donnée, de rendre le surproduit ou la plus-value les plus grands possible. Ce but est atteint par une croissance du capital constant relativement plus rapide que celle du capital variable, ou par la mise en œuvre du plus grand capital constant possible avec le plus petit capital variable possible. [2] La même cause (la recherche de la plus grande plus-value possible) produit la croissance de la masse du profit et la baisse de son taux par la diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu. [3] Dans la reproduction du capital, cette diminution devient la cause qui entrave la conversion des marchandises en nouveaux moyens d’accroître l’exploitation du travail. Prise dans ce sens, la relation entre surproduction et suraccumulation devient : c’est parce que le fonds de consommation des ouvriers est constamment réduit vis-à-vis de la masse de la production, donc à partir de la sous-consommation que l’on parvient à la surproduction de capital, c’est-à-dire à l’impossibilité de renouveler l’exploitation du travail de façon efficace. Il ne s’agit pas, dans le passage entre surproduction et suraccumulation, de la possibilité d’un renversement de causalité, car il n’y a pas de rapport de causalité entre les deux termes, il s’agit [d’un] même phénomène sous deux aspects différents, chacun des deux permettant de trouver l’autre26 . « Too much monkey business », TC, no 22, 2009, p. 124. .

Avec [1], nous avons déjà affaire à une fausseté criante. Premièrement, ce n’est pas du tout l’augmentation de la composition organique du capital (la « croissance du capital constant relativement plus rapide que celle du capital variable ») qui permet d’atteindre le but dont parle TC, à savoir celui de produire, avec une masse de valeur donnée, la plus grande masse de plus-value possible. L’augmentation de la composition organique n’est absolument pas un « moyen » pour les capitalistes d’augmenter la masse de plus-value produite pour une masse de capital donnée. Outre la diminution du temps de rotation du capital, le seul moyen grâce auquel ils peuvent y parvenir – en supposant constante la valeur des éléments du capital qui étaient mobilisés jusque-là27 . Ces éléments concernent à la fois le capital constant (prix des matières premières, auxiliaires, des machines, des bâtiments, etc.) et le capital variable, c’est-à-dire le niveau des salaires pour une intensité du travail donnée. En effet, ces deux facteurs peuvent subir une diminution de leur valeur qui se traduit, toute chose étant égale par ailleurs, par une augmentation du taux de profit.  –, c’est par l’augmentation de la productivité, par l’introduction de moyens de production plus performants. Or, c’est en voulant accroître la productivité que les capitalistes sont amenés à investir dans du capital constant plus performant et donc, à faire croître la composition technique de leur capital. Cette croissance, n’intéressant d’abord que la matérialité du procès de production, peut tout aussi bien se traduire par une croissance de la composition organique (si le capital constant est relativement plus coûteux) que ne pas le faire28 . Rien ne permet de dire, a priori, que le développement des forces productives et la hausse de la composition technique du capital se traduiront par une augmentation correspondante de la composition-valeur du capital. Il est tout à fait possible que le progrès de la productivité à l’échelle de la société, en rendant meilleur marché les éléments du capital constant, laisse inchangé le rapport moyen entre capital constant et variable, voire qu’il fasse reculer le premier terme au profit du second. Sur la baisse de la valeur du capital constant, cf. Karl Marx, Le Capital, Livre I, trad. Jean-Pierre Lefebvre (d’après la 4e édition allemande), 2014 [1867], Paris, Presses universitaires de France, coll. « Quadrige », p. 677-678. . C’est dire qu’elle peut laisser inchangée la façon dont les éléments constants et variables du capital contribuent respectivement à la valorisation du produit. Par conséquent, non seulement la hausse de la composition organique est un résultat involontaire du moyen mis en œuvre par les capitalistes pour produire davantage de plus-value (augmenter la productivité), mais c’est même un obstacle direct à l’atteinte de ce but : pour un taux de plus-value donné, une composition organique accrue diminue le taux de profit29 . Karl Marx, Le Capital, Livre 3, tome I, trad. de C. Cohen-Solal et de Gilbert Badia, Paris, Éditions Sociales, 1960 [1894], p. 227. « À mesure que diminue progressivement le capital variable relativement au capital constant, s’élève de plus en plus la composition organique de l’ensemble du capital, et la conséquence immédiate de cette tendance [nos italiques, ndr] c’est que le taux de plus-value se traduit par un taux de profit général en baisse continuelle, le degré d’exploitation du travail restant sans changement ou même en augmentant. » . Donc, là où l’accroissement de la productivité produit des effets à priori indéterminés sur le taux de profit (son effet peut être positif, mais il peut être négatif s’il accentue davantage l’effet déprimant de la composition organique sur le taux de profit qu’il accentue l’effet vivifiant du taux de plus-value sur ce même taux), l’accroissement de la composition organique a, au contraire, toujours pour conséquence immédiate de contribuer à plomber le taux de profit. D’où l’action salutaire des crises, qui ont pour effet de dévaluer massivement le capital et donc de faire régresser sa composition organique (et non pas technique) – ce qui permet précisément un relèvement du taux de profit et la reprise de l’accumulation. Continuons.

[2] La même cause (la recherche de la plus grande plus-value possible) produit la croissance de la masse du profit et la baisse de son taux par la diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu.

TC dit que les tentatives des capitalistes de créer la plus grande masse de plus-value possible ont deux effets, à savoir une croissance de la masse du profit et une diminution de son taux. C’est effectivement là l’une des « contradictions internes » de la loi de la baisse tendancielle du taux de profit analysées par Marx : en parvenant à accroître le taux de plus-value, les capitalistes peuvent parvenir à extraire une plus grande quantité de plus-value, mais cette réussite tendrait à se conjuguer à une hausse de la composition organique venant annuler l’effet positif de l’accroissement du taux de plus-value sur le taux de profit. Mais TC dit autre chose encore, à savoir que ces effets sont redevables de « la diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu » ou, en d’autres mots, de la diminution du capital variable, de la somme d’argent destiné à acheter la force de travail. Ce serait grâce à la diminution de cette somme que la masse du profit augmenterait et que le taux de profit diminuerait. Or, la diminution du capital variable, même par rapport à la valeur du capital constant, ne peut jamais expliquer à elle seule l’augmentation de la masse de profits.

En effet, au moins deux variables peuvent faire augmenter la masse de profits générés au terme d’une rotation du capital : l’accroissement du taux de plus-value (donc la façon dont le travail nécessaire et le surtravail se départagent) ou la multiplication de journées de travail avec un taux de plus-value constant, voire diminué. D’un côté, dans le cas de l’accroissement du taux de plus-value, c’est tout autant l’accroissement de pl par rapport à v qui explique l’accroissement de son taux que l’inverse. C’est donc faux de soutenir que l’accroissement du rapport pl/v s’explique nécessairement par la diminution du dénominateur (v). La diminution de v peut tout à fait correspondre à une baisse du taux de plus-value, si pl baisse dans une plus grande proportion. Même que, si le taux de plus-value est donné, une baisse absolue de v correspond à une diminution de la masse de profits! De l’autre côté, l’accroissement de la masse de profits peut découler d’une simple juxtaposition des journées de travail. Ce qui signifie que non seulement la croissance de la masse de profits s’accommode parfaitement d’une croissance de v, mais que des profits croissants peuvent même précisément être redevables de la croissance de v, dans la mesure où cette dernière traduit la multiplication des sources d’extraction de plus-value.

En somme, si la diminution de v peut être responsable de l’augmentation de la masse de profits, il faut insister sur le fait que c’est seulement à certaines conditions bien précises qu’elle entraîne une augmentation de la masse de profits. Si TC va donc trop vite en affirmant que c’est la « diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu » qui cause l’accroissement de la masse de profits, c’est d’autant plus vrai lorsque cette diminution est censée expliquer la diminution du taux de profit, puisque les variables dont il faut tenir compte sont encore plus nombreuses. En effet, v peut tout à fait rester stable alors que le taux de profit diminue, comme c’est le cas lorsqu’il y a augmentation du temps de rotation du capital : parce qu’il faut plus de temps pour produire et écouler une masse de capital-marchandise donnée, la somme de capital avancé sur cette période s’est révélée génératrice d’une masse réduite de plus-value. Il y a donc diminution du taux de profit. Mais aussi, comme on pouvait aussi le déduire des lignes qui précèdent, le taux de profit peut diminuer en raison d’une diminution de pl sans changement au niveau de v. Mieux : lorsque la quantité de plus-value est donnée et que v diminue alors que c reste constant, bien loin de faire diminuer le taux de profit, cela le fait croître. Tout ceci fait bien voir qu’il est faux d’affirmer, sans spécification, que c’est la « diminution du fonds d’où les ouvriers tirent leur revenu » qui explique la baisse du taux de profit. La diminution de v peut même expliquer l’inverse de ce que TC veut lui faire expliquer, à savoir une diminution de la masse du profit et une augmentation du taux de profit.

[3] Dans la reproduction du capital, cette diminution devient la cause qui entrave la conversion des marchandises en nouveaux moyens d’accroître l’exploitation du travail. Prise dans ce sens, la relation entre surproduction et suraccumulation devient : c’est parce que le fonds de consommation des ouvriers est constamment réduit vis-à-vis de la masse de la production, donc à partir de la sous-consommation que l’on parvient à la surproduction de capital, c’est-à-dire à l’impossibilité de renouveler l’exploitation du travail de façon efficace. Il ne s’agit pas, dans le passage entre surproduction et suraccumulation, de la possibilité d’un renversement de causalité, car il n’y a pas de rapport de causalité entre les deux termes, il s’agit [d’un] même phénomène sous deux aspects différents, chacun des deux permettant de trouver l’autre.

On comprend mieux aussi pourquoi TC tenait tant à faire admettre l’idée – fausse – que c’est la diminution de v par rapport à c qui explique l’accroissement de la masse de profit et la baisse de son taux : la diminution de v, dans la mesure où elle correspond à une diminution du poids des salaires dans le produit national, nous ramène à la théorie sous-consommationniste des crises. En effet, TC suggère que cette diminution relative de v crée, par elle-même, une disproportion entre la valeur du produit global et les capacités du marché à payer pour celle-ci, ce qui fait surgir un problème de réalisation et aboutit « à l’impossibilité de renouveler l’exploitation de travail de façon efficace ». Or, cette inférence est fausse. La diminution du poids relatif de v par rapport à c et à pl n’implique en soi aucun problème de réalisation, cela signifie seulement qu’une plus grande part de la production nationale est destinée à la reproduction du capital constant, à la consommation capitaliste et à l’accumulation. De façon générale, avec le progrès de la productivité du travail, une part sans cesse plus réduite du travail social est consacrée à produire des marchandises destinées à la reproduction des travailleur·ses productif·ves (les seul·es dont le salaire correspond effectivement à v) et, inversement, une part sans cesse plus grande est destinée à la reproduction des autres classes et à la production de nouveaux moyens de production. Dans l’hypothèse considérée par TC, le poids des salaires diminue parce que la valeur du panier de subsistance des travailleur·ses productif·ves, du fait de l’augmentation de la productivité, a diminué. Le prolétariat reçoit peut-être moins, mais c’est uniquement parce qu’il doit payer moins. Autrement dit, si son salaire diminue uniquement parce que la valeur des marchandises qu’il achète a diminué, on n’a absolument pas le droit de parler de « sous-consommation »30 . Cela dit, les proportions économiques nécessaires à la reproduction élargie ne s’obtiennent jamais que par de douloureuses tentatives qui, dans la réalité, se soldent par de la surproduction d’un côté et de la sous-production de l’autre. Les convulsions qui résultent de disproportions entre les branches I et II, typiques des périodes d’industrialisation accélérée, ne doivent cependant pas être confondues avec des crises de suraccumulation dont nous avons parlé, qui sont des crises de valorisation. La croissance beaucoup trop rapide de l’industrie soviétique du début des années 1930, les pénuries corollaires de moyens de consommation et la stagnation des salaires qui ont ébranlé jusqu’aux fondements du régime soviétique n’ont rien à voir avec les causes de la crise de 1929 dans le reste du monde capitaliste. Si l’on peut parler de « surproduction de moyens de production » dans les deux cas (en URSS, c’est un fait que trop de moyens ont été consacrés à la construction d’usines, de barrages, de bâtiments, etc.), c’est seulement avec la crise de suraccumulation comme crise de valorisation que l’exploitabilité du prolétariat joue un rôle déterminant. Sur le cas de l’URSS, cf. Alec Nove, An Economic History of the USSR. 1917-1991, Londres, Pinguin Books, 1969 (en particulier les chapitres 7 et 8). . En effet, la diminution du poids de v n’implique pas plus de problèmes de réalisation que le ferait l’augmentation de celui de c.

	TC nous dit : « c’est parce que le fonds de consommation des ouvriers est constamment réduit vis-à-vis de la masse de la production, donc à partir de la sous-consommation que l’on parvient à la surproduction de capital, c’est-à-dire à l’impossibilité de renouveler l’exploitation du travail de façon efficace ». Il est très clair, à lire ces lignes, que la « surproduction de capital » n’entretient aucun lien avec un quelconque problème de rentabilité, avec l’incapacité à se valoriser suffisamment, alors que c’est précisément ce dont il est question avec la notion de suraccumulation de capital. Bien plutôt, à chaque fois que TC invoque cette dernière, on est tout simplement renvoyé à l’idée de surproduction de marchandises, à l’idée de disproportion entre la masse de marchandises produites et les capacités insuffisantes du marché à l’absorber. En effet, selon TC, qu’est-ce qui, dans la suraccumulation, empêche de « renouveler l’exploitation du travail de façon efficace »? Les obstacles à la valorisation? L’impossibilité de produire suffisamment de plus-value? La faiblesse du taux de profit? Pas du tout, c’est bien plutôt le fait que les capitalistes sont incapables de vendre, parce qu’ils ont payé trop chichement leurs prolétaires qui, en retour, n’ont pas l’argent suffisant pour acheter tout ce qui a été produit. La suraccumulation dont parle TC n’est que l’autre face de l’explication par la sous-consommation : il est indifférent de dire que la demande solvable n’existe pas pour écouler tout ce qu’on a produit ou qu’on a trop produit relativement à cette même demande. Dans un cas comme dans l’autre, cela revient à dire qu’il y a, en un point de la circulation du capital – ce point qui fait se rencontrer les capitalistes en tant que vendeurs et les prolétaires en tant qu’acheteurs –, un blocage, et c’est ce qui empêche « le renouvellement de l’exploitation du travail de façon efficace ». Nous ne sommes pas sortis du Livre II.

Pour clore cette discussion, il est remarquable que TC cherche à établir un rapport d’implication réciproque entre sous-consommation ouvrière et loi de la baisse tendancielle du taux de profit, alors qu’il s’agit pour elle de montrer en quoi les explications des crises par la sous-consommation et par la suraccumulation sont identiques. En effet, quand bien même on serait parvenu à établir que la sous-consommation entretient un rapport nécessaire avec la loi de la baisse tendancielle du taux de profit (ce qui n’est pas le cas), on n’aurait toujours rien dit de son identité avec… la suraccumulation. Pourquoi? Parce qu’il s’agit de deux phénomènes distincts. Et à ce titre, c’est certainement un fait à regretter que la discussion de la suraccumulation, par Marx, ait lieu dans la partie sur les contradictions internes de la loi de la baisse du taux de profit31 . C’est ce fait, selon Duménil, qui prouve que les manuscrits utilisés par Engels pour l’édition du Livre III n’étaient précisément pas destinés à l’impression, cf. Gérard Duménil, Marx et Keynes face à la crise, 2e éd., Paris, Economica, 1981, p. 241. . Cela donne précisément l’impression que les deux phénomènes s’impliquent réciproquement ou, à tout le moins, qu’ils font partie d’une même structure explicative. Mais la lecture attentive de cette partie ne laisse aucun doute : si la crise de suraccumulation est évidemment liée à la faiblesse du taux de profit, elle n’entretient aucun lien nécessaire avec le progrès de la productivité, ni d’ailleurs avec la hausse de la composition organique. Autrement dit, il peut y avoir suraccumulation de capital sans qu’il y ait eu de changements significatifs au niveau du progrès de la productivité du travail ou de la composition organique, précisément parce que c’est le taux d’exploitation – la capacité à exploiter le prolétariat – qui détermine dans la plus grande mesure si le capital existant peut effectivement être valorisé32 . Cela ne signifie pas que l’augmentation de la composition organique ne peut pas faire diminuer le taux de profit et ainsi provoquer un problème de valorisation. Au contraire, dès que le taux d’exploitation est donné, n’importe quel renchérissement des éléments du capital constant (traduit par une hausse de la composition valeur, donc par une hausse de la composition organique) fait augmenter la masse de capital à valoriser, ce qui diminue le taux de profit. Autrement dit, alors que la masse de plus-value que l’argent dépensé en salaires permet de s’approprier stagne, les dépenses en capital constant augmentent – d’où une chute du taux de profit. Toujours est-il qu’une suraccumulation et une baisse du taux de profit peuvent survenir sans que la composition organique ne soit modifiée. .

Contrairement à ce qui se passe dans l’hypothèse de la loi de la baisse tendancielle du taux de profit que Marx analyse en long et en large, la chute du taux de profit apparaît ici causée non pas par une augmentation trop importante de la composition organique pour un taux d’exploitation donné (voire croissant), mais à l’inverse, par une diminution du taux d’exploitation pour une composition organique donnée. Ici donc, « suraccumulation de capital » signifie : suraccumulation de « moyens à extraire de la plus-value », suraccumulation de capitaux cherchant à s’approprier du travail non payé par rapport à la main-d’œuvre disponible. Il y a un trop plein de capacités productives relativement à la quantité de forces de travail disposées à se faire exploiter. On a accumulé frénétiquement sur une base extensive, c’est-à-dire qu’on a agrandi les entreprises existantes, construit de nouvelles usines, creusé de nouvelles mines, installé de nouveaux restaurants, etc. Le hic, c’est que la population prolétarienne est momentanément trop restreinte et l’armée de réserve industrielle, trop réduite. Pour subvenir à leurs besoins accrus de main-d’œuvre et s’approvisionner en forces de travail, les entreprises n’ont alors pas le choix de tirer les salaires vers le haut. Mais par là, le taux d’exploitation qu’on retrouve dans ces entreprises et, partant, le taux de profit, diminuent. Étant donné qu’elles sont contraintes de payer leurs salariés « au-dessus de leurs moyens », les entreprises ne sont plus rentables. Lorsqu’elles et leurs bailleurs de fonds s’aperçoivent du manque à gagner au niveau de la plus-value, la crise éclate33 . Sur la question du rapport entre suraccumulation, loi de la baisse tendancielle du taux de profit et mévente, il est particulièrement aidant de se référer au chapitre VIII, celui portant sur la suraccumulation du capital, du livre de Duménil déjà cité, cf. Duménil, Marx et Keynes face à la crise, p. 233-266. .

Dans cette explication, il n’est en aucun cas besoin de faire intervenir l’étroitesse de la consommation pour rendre compte de la crise. Certes, lorsque le taux de profit baisse, les entreprises réduisent leurs activités ou ferment leurs portes, ce qui réduit à la fois la demande au niveau du marché du travail et au niveau des matières premières et auxiliaires, machines et produits semi-transformés. Il est inévitable que cette réduction de l’activité réduise la demande solvable et entraîne une mévente (beaucoup d’entreprises se révéleront incapables de vendre ce qu’elles avaient produit). Une crise ne peut se produire sans entraîner un blocage de la consommation et, partant, un enjeu de réalisation. Mais il faut voir comment se résorbe la crise pour comprendre ce qui en était la cause. Qu’est-ce qui fait disparaître, momentanément au moins, le problème de la réalisation? C’est justement la reprise de l’accumulation. Or, comment cette reprise est-elle elle-même possible? Par le rétablissement du taux de profit. Et qu’est-ce qui permet de rétablir le taux de profit? Serait-ce l’augmentation des salaires des prolétaires, pour ainsi stimuler la demande de marchandise, comme l’implique l’explication sous-consommationniste? Pas du tout. Au contraire, comme le rappelle Mattick, c’est dans les premiers moments de la crise que les salaires atteignent leur maximum et donc, que la consommation prolétarienne est la plus intense34 . Mattick, Marx et Keynes, p. 133. . Or, cela entre en conflit avec l’hypothèse selon laquelle la crise est causée par un problème de réalisation : si, juste avant que la crise n’éclate, les salaires augmentent et, avec eux, la consommation, c’est qu’il doit y avoir un autre problème qu’un problème de réalisation pour expliquer la crise. Ce problème, c’est celui de la rentabilité. Cette hypothèse est attestée par le fait que c’est justement le rétablissement des conditions de la profitabilité qui fait sortir de la crise, conditions qui renvoient respectivement aux deux grandes variables affectant le taux de profit : la composition organique et le taux d’exploitation.

Voyons comment cela se produit. Avec la crise, il se produit une dévaluation massive, voire une destruction pure et simple du capital. Pour un même taux d’exploitation, le taux de profit subit un bond, qui est lui-même fonction de la profondeur de la dévaluation du capital existant. En effet, si c diminue alors que v et pl restent constants, le taux de profit augmente nécessairement et permet la relance de l’accumulation (les investisseurs gagnent confiance dans la rentabilité de leurs capitaux). Mais la crise agit d’une autre façon encore, puisqu’avec la faillite de nombreuses entreprises et le ralentissement de la production, l’offre de forces de travail, autrefois trop faible, devient surabondante. Les capitalistes ont alors le beau jeu d’offrir des salaires beaucoup plus bas ou de dégrader les conditions de travail de leurs travailleur·ses pour ainsi augmenter le taux d’exploitation35 . Marx, Le Capital, L.3, t. I, p. 267. . Les crises, en affamant le prolétariat, le contraignent par des voies purement économiques à la docilité et permettent d’accroître le taux d’exploitation. Au moment où éclate la crise, le capital était pléthorique, ce qui causait une pénurie de plus-value. Ensuite, c’est l’inverse qui a lieu : il existe peu de capitaux cherchant activement à se valoriser et, corollairement, beaucoup de plus-value potentielle. En détériorant le rapport de force du prolétariat face au capital, la crise crée donc les conditions d’un rétablissement du taux de profit qui, lui, permet simultanément de relancer l’accumulation et de solutionner les problèmes de réalisation.

De toute évidence, nos camarades ont cherché à parer leur approche sous-consommationniste de la crise d’un verni « suraccumulationniste » en invoquant la grosseur relative de c par rapport à la petitesse de v, entretenant ainsi l’illusion que leur explication a un lien quelconque avec la structure de valorisation du capital et, partant, avec les éléments causant un déficit de rentabilité. Or, le mécanisme central que met au jour la théorie de la suraccumulation – la diminution du taux d’exploitation et du taux de profit consécutive à la multiplication des capitaux –, n’est pas même mentionné. Pour TC, tout se ramène à la faiblesse relative de v, c’est-à-dire à l’étroitesse de la consommation prolétarienne. Pourquoi? Parce que cette dernière empêche que toute la plus-value matérialisée dans les marchandises mises sur le marché soit réalisée. Le problème, l’élément appelant une solution, ce n’est donc pas la pénurie de plus-value, c’est le trop-plein de plus-value. Aussi doit-on convenir que le projet de nos camarades de montrer que sous-consommation et suraccumulation sont identiques tombe à plat, faute d’avoir saisi ce qui fait la spécificité d’une crise de suraccumulation.

Pour conclure là-dessus, l’ironie ultime, c’est que la volonté d’établir l’identité de ces deux explications, et ce, afin d’expliquer le passage à la vie quotidienne, s’enferme dans une antinomie. En effet, ou bien l’explication « unifiée » de la crise (sous-consommation = suraccumulation) est l’explication véritable et a donc toujours été la seule explication satisfaisante des crises du mode de production capitaliste. Mais si on parvient à le démontrer, alors cette identité ne nous aide pas à saisir la spécificité de la crise « actuelle » et ne peut pas davantage être invoquée pour expliquer l’importance qu’a prise la vie quotidienne depuis la restructuration. Ou bien – hypothèse plus favorable – fut une époque où l’explication par la suraccumulation était la meilleure, mais cette époque étant révolue, une nouvelle explication plus complète serait devenue nécessaire. Dans ce cas, il faudrait être en mesure de prouver que la sous-consommation joue un rôle accru, un rôle qu’elle ne jouait pas auparavant, et que ce rôle s’articule effectivement à la suraccumulation. Malheureusement, les tentatives qui vont en ce sens ont abouti à l’évacuation pure et simple de l’explication par la suraccumulation de capital36 . Rappelons que, pour TC, c’est le fait que des prolétaires ont été incapables de payer leurs crédits qui explique la crise de 2008. Cf. « Vie quotidienne et lutte des classes », TC, no 27, p. 27. .



1.3. Le concept de vie quotidienne comme panacée

	Nous avons vu que deux des principales raisons invoquées par TC pour expliquer l’actualité de la vie quotidienne sont loin d’être convaincantes. Cela n’implique pourtant pas que cette partie de la réalité sociale soit dénuée d’importance dans le cycle de luttes actuel. On peut parfaitement expliquer, comme nous avons essayé de le faire plus haut, l’importance accrue qu’ont prise les luttes portant sur les conditions de vie par la fin de la reproduction de l’identité ouvrière consécutive à la contre-offensive néolibérale. Ce sont les échecs répétés des luttes portant sur les salaires et sur les conditions de travail qui ont imposé un déplacement des énergies prolétariennes vers des enjeux non directement liés au travail. Cela dit, dans cette partie, nous verrons que nos camarades vont encore plus loin et font jouer à la notion de vie quotidienne un rôle autrement plus important, à même d’éclipser ce qui a lieu au sein du procès de production. Ce rôle central, nous le verrons dans la deuxième partie du texte, a d’importantes conséquences sur leur théorisation des classes sociales.

En effet, pour TC, non seulement la vie quotidienne et la question des conditions de vie délimiteraient désormais le terrain sur lequel les luttes les plus marquantes des dernières années ont lieu, mais c’est là que la contradiction fondamentale prolétariat-capital se serait déplacée. Alors que cette contradiction se situait au niveau de la production (de l’exploitation du prolétariat par le capital), elle serait passée au niveau de la reproduction de ce rapport, donc au niveau de la vie quotidienne :

[1] La restructuration des années 1970-1980 fit passer la contradiction entre le prolétariat et le capital au niveau de sa propre reproduction, [2] en tant que crise de cette relation, la crise de 2008, à son tour, posa la surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production [3], il s’en est suivi que l’exploitation et la production de valeur qui sont le cœur du mode de production capitaliste se sont répandus et existent dans la reproduction d’ensemble, globale qu’est la vie quotidienne dans son fétichisme, ses idéologies et ses mythes, mais aussi et par là-même dans sa capacité à remettre en cause toutes les instances du mode de production et avant tout l’économie comme détermination en dernière instance37 . Ibid., p. 15. .

Étant donné sa densité et son caractère alambiqué, reconstruisons, phrase par phrase, le raisonnement de TC.

[1] La restructuration des années 1970-1980 fit passer la contradiction entre le prolétariat et le capital au niveau de sa propre reproduction

Si nous comprenons correctement TC, cette phrase impliquerait qu’avant 1970-1980, la contradiction entre le prolétariat et le capital se situait au niveau de la production elle-même. On peut expliciter cette idée de la façon suivante : il y a contradiction dans la production, parce que le capital ne se valorise qu’en exploitant le prolétariat, mais qu’afin de se valoriser davantage, le capital tend paradoxalement à expulser le prolétariat du procès de travail38 . C’est cette relation contradictoire qui fait dire à TC, et avec raison, que le prolétariat est, du point de vue du capital, à la fois nécessaire et de trop. Le capital sent que le prolétariat est nécessaire parce qu’il sait que sa valorisation accrue passe par un recours accru à de la « matière à exploiter » (des prolétaires). La masse de plus-value que peut s’approprier le capital est, toute chose égale d’ailleurs, directement proportionnelle à la quantité de producteur·rices qu’il peut mettre en mouvement : pour créer et s’approprier davantage de plus-value, il faut étendre l’échelle de la production, c’est-à-dire qu’il faut davantage de bras. À l’inverse, dans la mesure où les salaires payés entrent dans la rubrique des coûts de production (de concert avec les dépenses liées au capital constant), ils s’opposent au profit. Or, comme les capitalistes cherchent constamment à accroître la rentabilité de leur affaire en réduisant ces mêmes coûts, ils et elles se représentent leurs propres employé·es comme une dépense qu’il s’agit de réduire au minimum. Les prolétaires, parce que leurs salaires semblent plomber l’accumulation (et parce qu’ils et elles refusent parfois d’obéir comme il se doit aux propriétaires de leur force de travail), apparaissent alors de trop. S’il ne peut s’attaquer directement à leurs conditions de travail ou à la hauteur de leur salaire, le capital saisira alors la première occasion venue pour investir en machinerie ou pour rationaliser le procès de travail de façon à pouvoir expulser la composante vivante du travail au profit de sa composante morte, objectivée. Cet investissement, bien que susceptible d’entraîner des coûts importants, est souvent jugé plus avantageux que de continuer à dépendre d’une force de travail exigeant une forte rémunération ou des conditions de travail rigidement fixées. Ce rapport contradictoire – pour se valoriser, le capital a besoin d’exploiter plus de prolétaires, mais il en exploite toujours trop – est source d’instabilités constantes et de crises, et implique que ses modalités sont nécessairement amenées à évoluer. . TC nous dit toutefois que la restructuration modifie cet état de choses et que la contradiction serait depuis lors située « au niveau de sa reproduction » (celle du prolétariat? celle du capital?). Cherchons à expliquer cette affirmation en supposant d’abord qu’il s’agit de la reproduction du prolétariat.

On sait qu’avec la restructuration, le prolétariat cesse de voir sa propre reproduction « prise en charge » par le capital. En effet, à partir de la Seconde Guerre mondiale, les prolétaires ont bénéficié d’une certaine forme de reconnaissance de la part du capital à travers le rapport salarial fordiste (croissance plus ou moins constante des salaires, plein emploi, stabilité du travail, participation à la gestion de la production par le biais de « ses » organisations syndicales, etc.), mais aussi à travers la reconnaissance de ses organisations politiques (partis ouvriers). Mais tout ceci vacille à partir des années 1970-1980. L’existence institutionnelle du prolétariat, à travers celle de la classe ouvrière comme sujet politique clairement identifiable, est brusquement remise en question. Les moyens par lesquels les prolétaires parvenaient à se négocier une place relativement respectable ont massivement été neutralisés au terme d’offensives patronales vigoureuses, appuyées par l’État. Il en résulta que l’État et les entreprises cessèrent de trouver face à elles un prolétariat bien organisé et sûr de lui-même : ils eurent bien plutôt affaire à des prolétaires plus ou moins atomisés et, partant, beaucoup moins combatif·ves. Ce qui explique ces transformations et ces revers, c’est notamment la réaction capitaliste à l’intensité dangereuse qu’avaient prise les luttes du prolétariat. Pour maintenir l’accumulation à flot, il fallait remettre ce dernier à sa place et, pour ce faire, faire jouer tout à la fois la contrainte économique et les contraintes juridico-politiques39 . Quant au premier type de contraintes, pensons à la menace de fermetures d’entreprises ou de leur délocalisation, au ralentissement de la production, au chômage et à l’inflation galopantes, aux coupes dans les salaires directs et indirects, et quant au second type, nommons les retours forcés au travail, l’institutionnalisation des lois spéciales et des lois votées sous bâillon, la dispersion violentes des manifestations, la répression individualisées des débrayages, etc. . Ce n’est donc pas la restructuration qui a mis le rapport prolétariat-capital en crise, c’est au contraire la crise de ce rapport qui a rendu nécessaire une restructuration, de même que l’institution d’un nouveau type de relation entre la classe capitaliste et le prolétariat. La restructuration – comme TC le sait très bien – répond à une crise qui, dès lors qu’elle atteint son but, crée les conditions d’un rapport prolétariat-capital plus ou moins stable et fonctionnel. Ou, à tout le moins, suffisamment stable pour redresser le taux de profit et relancer l’accumulation. C’est ce retournement qui a lieu au courant des années 1980-1990.

Par conséquent, est-il légitime d’affirmer, comme le fait TC, que depuis la restructuration, la contradiction a lieu « au niveau de sa reproduction [celle du prolétariat] »? Si l’on peut tout à fait admettre que cette reproduction est devenue beaucoup plus problématique du point de vue des prolétaires (ils et elles en arrachent davantage), il faut bien voir, à l’inverse, que cette forme de reproduction remplit correctement son rôle : le prolétariat est reproduit en tant que classe atomisée, politiquement et idéologiquement désarmée, et ce, de façon à l’empêcher de lutter efficacement contre son exploitation, permettant ainsi aux capitalistes de maintenir une rentabilité suffisante. Cela ne signifie pas que la reproduction du prolétariat se fasse sans difficulté ou sans lutte de part et d’autre. Pourtant, du point de vue de la totalité, ce n’est tout simplement pas le cas que c’est « au niveau de la reproduction du prolétariat » qu’est passée la contradiction : les prolétaires continuent d’aller se faire tanner chez leurs capitalistes locaux, en dépit de l’aggravation des conditions dans lesquelles leur reproduction a lieu. Et si l’on acceptait cette proposition, si l’on admettait que la contradiction était rendue « interne au prolétariat », alors il faudrait se demander : qu’en est-il maintenant de la contradiction entre le prolétariat et le capital? Si elle s’est déplacée, c’est qu’elle n’est plus là, c’est que ce n’est plus à ce niveau que se joue l’important. Mais est-ce vraiment ce que TC veut dire? Qu’il n’y a plus tant de contradictions entre le prolétariat et le capital qu’au sein de la reproduction du premier? Ce faisant, on aurait certes mis en lumière le caractère plus défavorable encore de la situation dans laquelle se trouve le prolétariat du double point de vue du succès de ses luttes quotidiennes et de sa capacité à s’attaquer à la racine de son exploitation. Mais on y serait parvenu au prix d’une mystification formidable : celle de laisser croire que ce n’est plus entre le prolétariat et le capital que se joue la contradiction.

Admettons cette fois que « sa reproduction » désigne celle du capital ou encore, celle du rapport prolétariat-capital. Nous sommes insensiblement ramenés au même point : si c’était auparavant au sein de la production du capital qu’il y avait contradiction, qu’elle se trouve maintenant au niveau de la reproduction générale (au niveau de la production des conditions de possibilité du rapport prolétariat-capital), c’est que la contradiction ne se trouve plus dans la production. Qu’est-ce à dire? Que la production, donc l’exploitation capitaliste, ne pose plus problème sur ce terrain et qu’il faille donc en sortir, regarder du côté de la vie quotidienne pour l’apercevoir? Si TC cherche à maintenir que les luttes les plus impressionnantes auxquelles participent les prolétaires se déroulent à l’extérieur de l’entreprise, personne ne peut lui donner tort. Pourtant, TC va plus loin et soutient que la contradiction s’est déplacée. Or, il n’en est rien. La contradiction entre le prolétariat et le capital demeure fondée sur l’exploitation du premier par le second, laquelle a fondamentalement lieu dans le procès de production. Mieux, du point de vue des prolétaires, on peut même dire que c’est uniquement la considération du procès de production qui permet de trancher sur le caractère exploité de leur travail : que les marchandises matérialisant leur exploitation soient vendues ou non, que la plus-value qu’elles recèlent soit réalisée ou pas, ils et elles ont « surtravaillé » et ont fourni un surproduit dont la trajectoire ultérieure ne les regarde plus. Leur salaire ayant été versé et pas davantage, il en découle inéluctablement que les prolétaires doivent, d’un côté, se contenter des marchandises plus ou moins nécessaires à leur reproduction et, de l’autre, chercher à vendre leur force de travail à nouveau. Économiquement, leur vie quotidienne est prédéterminée de façon écrasante par ce qui a lieu au niveau de la production. Que ce soit sur ce terrain que la contradiction éclate ne signifie pas du tout que la contradiction s’est déplacée.

[2] en tant que crise de cette relation, la crise de 2008, à son tour, posa la surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production

Il est évident que la crise de 2008 est la crise du rapport (de la « relation ») entre le prolétariat et le capital, car toute crise économique est une crise du rapport dans le cadre duquel a lieu l’accumulation. La crise n’est jamais autre chose que la preuve pratique du caractère dysfonctionnel du rapport d’exploitation capitaliste et de ses configurations historiques particulières. Celle de 2008 n’a absolument rien de particulier de ce point de vue. La crise de 1973-1974, celle qui inaugure la restructuration néolibérale, représente en fait une crise beaucoup plus profonde du rapport entre prolétariat et capital. Cette crise a manifesté la caducité d’un modèle fondé sur le progrès technique et l’achat de la paix sociale par le maintien de salaires élevés et la reconnaissance du prolétariat en tant que sujet sociopolitique légitime. En misant sur l’augmentation de la productivité pour ainsi accroître le taux d’exploitation et, partant, le taux de profit (plutôt que de s’attaquer frontalement au prolétariat et à ses conditions de vie), le capital dans sa figure « fordiste » produisait les conditions de son blocage, parce que ses concessions au prolétariat eurent précisément pour résultat d’engendrer une pénurie de plus-value. Incapable de valoriser leur capital à un taux suffisant, les entreprises durent ou bien ralentir leur production, voire fermer leurs portes, ou bien accepter de s’en prendre aux prolétaires eux et elles-mêmes. Pour produire à un taux de profit susceptible de relancer l’accumulation, il fallait, d’un côté, que soit dévalué le capital existant et, de l’autre, que les salaires et les conditions de travail des travailleur·ses productif·ves soient sérieusement dégradés. La restructuration néolibérale et l’étendue des bouleversements qu’elle a entraînés sont à la mesure de la profondeur des crises qui ont secoué le monde durant la décennie 1970. De même, sur le plan de la lutte des classes, il y a un avant- et un après-crise qui sont incomparablement plus marqués que ceux qui ont jouxté la crise de 2008. En quoi, donc, cette dernière peut-elle être spécifiquement présentée comme une crise du rapport prolétariat-capital susceptible de « [poser] la surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production »?

Cet usage surprenant de la notion de « surdétermination » justifie que nous la définissions nous-mêmes. Il ne s’agit pas de jouer aux professeurs, mais de s’assurer que l’on parle bien de la même chose. Est surdéterminé un élément conditionnant, mais qui est lui-même conditionné par d’autres éléments. Exemple classique : dans les sociétés de classes, l’élément économique est surdéterminé par l’élément juridique. Si ce sont bel et bien les rapports économiques qui déterminent dans leurs grandes lignes les rapports juridiques d’une société de classes donnée, qui leur donnent leur contenu et les font évoluer de telle ou telle façon, il est aussi vrai que ces rapports économiques n’apparaissent pas ex nihilo. Ils se forment au contraire sur la base d’un substrat social préexistant, lequel est notamment déterminé sur un plan juridique (préexistence de certaines lois, coutumes, etc.). Les rapports juridiques préexistants sont donc transformés par le développement de ces nouveaux rapports économiques, mais ils conditionnent aussi ces derniers, de sorte que ce qui en ressort n’est pas que le pur résultat des déterminants économiques. Exprimé simplement, le concept de surdétermination cherche à mettre l’accent sur le fait que même l’élément le plus déterminant d’une totalité n’est jamais lui-même purement et absolument conditionnant, mais qu’il est lui-même codéterminé (surdéterminé, en l’occurrence).

Ayant une idée plus claire de ce à quoi peut rassembler une relation de surdétermination, passons maintenant à la question de savoir de quelle façon elle peut s’appliquer au couple conceptuel rapports de production/rapports de distribution. Pour ce faire, il n’est pas inutile de renvoyer à la façon dont Marx l’utilise, étant donné que c’est de lui dont s’inspirent nos camarades de TC. Celui-ci souligne que, bien que les rapports de distribution soient eux aussi susceptibles de rendre compte de la structure économique d’une société donnée40 . Marx, Le Capital, L. 3, t. III, p. 254. « On pourrait alléguer, il est vrai, que le capital (y compris la propriété foncière, son contraire) suppose déjà une répartition : il suppose que les ouvriers sont expropriés des moyens de travail, que ceux-ci sont concentrés entre les mains d’une minorité d’individus, que d’autres ont la propriété exclusive de la terre ; bref, ce sont là les rapports étudiés déjà dans la Section sur l’accumulation primitive (Livre I, chap. XXIV). » Autrement dit, on pourrait penser que l’analyse des rapports de distribution permet de rendre compte de la structure sociale de façon tout aussi satisfaisante que celle des rapports de production qui y dominent. Or, Marx ajoute tout de suite après : « Mais cette répartition diffère entièrement de ce que l’on entend par rapports de distribution, du moins quand on leur concède, par opposition aux rapports de production, un caractère historique. » , il demeure que ce sont les rapports de production qui sont les mieux placés pour le faire. Pourquoi? Parce qu’en partant des rapports de production, donc de la place qu’occupent les agents de la production par rapport aux instruments de travail d’un côté et du produit du travail de l’autre, on déduit immédiatement les rapports de distribution qui leur correspondent. Par exemple, c’est une condition absolument essentielle au mode de production capitaliste que la rémunération des prolétaires soit si basse qu’elle les empêche d’accumuler et de rassembler des réserves qui leur permettraient de ne pas travailler pour le compte d’autrui. Sans cette situation de dénuement généralisé, le travail salarié et, partant, la production de plus-value seraient impossibles sur une large échelle. Si cette condition n’était pas remplie, la prestation de surtravail, la production de plus-value et, avec elles, l’accumulation elle-même seraient économiquement impossibles. En ce sens, les rapports de distribution entre capitalistes et prolétaires « sont identiques, pour l’essentiel, avec ces rapports de production41 . Ibid., p. 253.  » et ne peuvent donc varier qu’à l’intérieur de certaines limites étroites : si elles les outrepassent, l’exploitation capitaliste n’est plus possible42 . Marx, Le Capital, L. 1, p. 693 et suiv. .

Or, une fois minimalement clarifié le lien réel entre rapports de production et rapport de distribution, on voit bien que l’idée selon laquelle les premiers peuvent être « surdéterminés » par les seconds est dénuée de sens : les rapports de distribution ne font que décrire la façon dont le produit social se répartit parmi les classes sur la base de rapports de production déterminés dont ils « constituent l’autre face43 . Marx, Le Capital, L. 3, t. III, p. 253.  », de façon à ce que ces derniers puissent se reproduire à l’identique44 . Ibid., p. 258. . Si donc TC entend par « surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production » que les premiers sont devenus indépendants des rapports de production, autonomes, nos camarades doivent expliquer clairement comment une chose aussi improbable est possible. Et si, comme ça semble être le cas, ils et elles soutiennent que les rapports de distribution sont devenus « prédominants45 . « Avant-propos », TC, no  27, p. 10.  » au point de pouvoir contrecarrer l’effet des rapports de production sur l’appartenance de classe, alors il faut qu’on leur apporte un grand verre d’eau.

[3] il s’en est suivi que l’exploitation et la production de valeur qui sont le cœur du mode de production capitaliste se sont répandues [?] et existent dans la reproduction d’ensemble, globale qu’est la vie quotidienne dans son fétichisme, ses idéologies et ses mythes, mais aussi et par là-même dans sa capacité à remettre en cause toutes les instances du mode de production et avant tout l’économie comme détermination en dernière instance.

Solidement posé sur les prémisses [1] et [2], le raisonnement de TC atteint ici un sommet d’irrationalité. Après la crise de 2008, l’exploitation et la production de valeur se seraient « répandus » et existeraient « dans la reproduction d’ensemble, globale qu’est la vie quotidienne dans son fétichisme, ses idéologies et ses mythes ». Dans cette phrase se retrouvent, comme en concentré, toutes les inepties sur l’extension du travail productif sur l’ensemble de la société et sur l’élargissement concomitant du prolétariat à l’ensemble des travailleur·ses. TC est à un cheveu de soutenir que les utilisateur·rices d’Instagram et de Tiktok produisent de la valeur et viennent gonfler les rangs du prolétariat mondial. Expliquez-nous comment, chers camarades, la production de valeur et l’exploitation peuvent-elles avoir lieu dans « la reproduction d’ensemble, globale qu’est la vie quotidienne »? Suis-je exploité lorsque je me rends au cinéma, lorsque je dors, lorsque je me fais du macaroni chinois, lorsque je gratte ma guitare? Produis-je de la valeur lorsque je lis le dernier numéro de TC, lorsque je participe à une manifestation? On ne peut décrire la jubilation des capitalistes si TC avait raison et que de la valeur (ne parlons pas de la plus-value!) commençait à être produite lorsque les personnes concernées par « la reproduction d’ensemble, globale qu’elle la vie quotidienne » (bref, tout le monde) se brossent les dents ou rangent leur chambre. Mais malheureusement pour la classe capitaliste mondiale (et pour TC, bien que pour des raisons différentes), il n’en est rien46 . L’extrême ironie de la chose, c’est que ce que nous reprochons à TC ici, TC le reproche elle-même à l’opéraïsme dans le texte sur les Gilets jaunes : « Dire, comme l’opéraïsme finissant, que “la société elle-même est devenue le lieu productif d’ensemble” est une jolie formule, mais une formule creuse. Que le capital, en subsomption réelle, se soit emparé de l’ensemble de la société et, mieux dit, qu’il ait produit tous les organes de sa propre reproduction (de ce point de vue, la subsomption réelle est toujours inachevée), ne signifie pas que tous les actes, toutes les activités accomplies dans cette société soient de la production. » (« Gilets jaunes », TC, no 27, p. 199). .

Sur la base du fait que la reproduction d’ensemble et, plus précisément, la vie quotidienne seraient devenues des espaces où valeur et plus-value sont créées et où l’exploitation capitaliste a lieu, TC soutient que la « vie quotidienne » acquiert la capacité corollaire (la vie quotidienne est devenue un sujet, elle a la « capacité » de faire x ou y?) de « remettre en cause toutes les instances du mode de production et avant tout l’économie comme détermination en dernière instance ». Or, les luttes s’inscrivant dans « la vie quotidienne », dans la mesure même où elles restent sur ce terrain (celui du fétichisme et de la fausse immédiateté selon TC même), sont précisément incapables de s’attaquer au capital lui-même et donc, à la structure sociale dans son ensemble. Nul doute que les luttes qui y parviendront émergeront des luttes qui se tenaient initialement sur ce terrain. Mais tant qu’elles relèvent de la vie quotidienne, c’est-à-dire tant qu’elles s’en tiennent à interpeller l’État et à lui rappeler ses « responsabilités », tant qu’elles revendiquent un plus grand respect des droits, une fixation du prix de telle ou telle denrée de base, donc tant qu’elle laisse intacte l’exploitation capitaliste et son cortège d’évidences, elles demeurent par définition incapables de remettre en cause « toutes les instances du mode de production et avant tout l’économie comme détermination en dernière instance ».

Résumons le raisonnement de TC. Partant de la restructuration et de ses effets dévastateurs sur les organisations prolétariennes appartenant au cycle de lutte précédent, TC conclut à une diminution de l’importance du moment de l’exploitation proprement dite dans la contradiction opposant prolétariat et capital, et ce, au profit de ce qui fait qu’une telle exploitation est possible (la reproduction de ses conditions et les activités qui y sont liées). En raison de la restructuration donc, la contradiction n’aurait plus tant lieu au cœur même du rapport entre le prolétariat et le capital (au niveau de l’exploitation, de l’extorsion de plus-value) qu’au niveau de ce qui rend ce rapport possible. Ensuite, TC fait intervenir la crise de 2008 comme un deus ex machina susceptible d’expliquer quelque chose d’aussi lourd de conséquences, du point de vue de la théorie matérialiste de la société, que la relativisation de la primauté des rapports de production au profit des rapports de distribution : la crise de 2008, en tant que crise particulièrement grave du rapport prolétariat-capital (ce qui est faux), aurait fait en sorte que ce sont maintenant ces derniers qui « surdéterminent » (?) les premiers. Or, c’est en semant de la confusion autour de ce qui est décisif du point de vue de la reproduction de la société capitaliste que TC peut affirmer, au bout du compte, que ce sont précisément les luttes menées sur le terrain de la vie quotidienne et menées dans ses termes à elle qui nous rapprochent le plus d’un bouleversement révolutionnaire de la société.



1.4. Les apparences comme degré ultime de la réalité

Les récentes découvertes théoriques de TC ne sont pas des moindres : absence de primauté de l’économie sur la vie quotidienne, absence de primauté de l’exploitation sur la reproduction de ses conditions, surdétermination des rapports de distribution sur les rapports de production, extension et généralisation de l’exploitation et de la production de plus-value au sein des activités propres à la vie quotidienne, etc. Conscient·es de leur audace théorique, nos camarades técéistes ont fait le choix judicieux de venir asseoir leurs conceptions sur un socle philosophique plus approprié, c’est-à-dire moins embarrassant que l’ontologie matérialiste héritée de Marx. En effet, étant donné que plusieurs des idées développées dans TC 27 contredisent frontalement celles qui découlent de l’ontologie marxiste (primauté de la production sur la reproduction, de l’économie sur la « vie quotidienne », des rapports de production sur les rapports de distribution, etc.), mieux valait y renoncer et la remplacer par une ontologie plus souple.

C’est qu’en dépit de certains préjugés « néo-programmatistes », nous dit TC, la vie quotidienne joue un rôle privilégié non seulement au niveau de la lutte des classes en tant qu’enjeu immédiat des différents conflits, mais aussi au niveau de la constitution de la société en classes. Ou encore, bien qu’on puisse croire que l’exploitation capitaliste occupe une place à part lorsqu’il s’agit de rendre compte de ce qui définit les classes et de ce qui les oppose pratiquement, TC nous rappelle que l’admission de cette primauté repose sur une interprétation grossière de Marx. En effet, pour penser que quelque chose comme l’occupation d’une place déterminée au sein du système des rapports de production et de subordination puisse être considérée comme l’élément déterminant de l’appartenance de classe, il faut se méprendre sur le sens de la distinction marxienne entre mouvement réel et apparence. À l’inverse, si l’on comprend que le mouvement réel n’est qu’un concept, un « concret de pensée » et que seules les apparences constituent la réalité, alors on pourra éviter de tomber dans la grossièreté.

Présentons cette interprétation grossière. Si l’on suit l’exemple de Marx, on est nécessairement amené, afin d’analyser la société capitaliste et ses mécanismes, à distinguer deux niveaux de réalité : les apparences et le mouvement réel. Les apparences ou formes d’apparition, c’est ce qui se donne immédiatement à l’observation, mais qui, après analyse, se révèle ne pas correspondre parfaitement à la vérité de l’objet étudié. Plus encore, ces apparences ne peuvent être comprises pour elles-mêmes sans être mises en relation avec ce dont elles sont les formes d’apparition : le mouvement réel. Et précisément, le mouvement réel, c’est ce qui a effectivement lieu en dépit des apparences, mais qui, paradoxalement, ne se manifeste qu’au travers de ce qui, à première vue, va jusqu’à le contredire. D’un point de vue phénoménal, du point de vue de l’observateur, c’est tout à fait le cas que ce niveau (le mouvement réel) n’existe pas à côté de l’autre, celui des apparences. La réalité ne se manifeste pas deux fois : une première fois telle qu’elle est réellement et une seconde fois de façon déformée. Mais ce n’est pas parce que les choses apparaissent d’une certaine façon qu’elles sont effectivement de cette façon. Le salaire paraît être « le prix du travail ». Plus un prolétaire payé à l’heure travaille, plus il gagne. Parce qu’il varie en fonction du nombre d’heures travaillées, le salaire semble rémunérer la dépense de travail et constituer sa récompense. Pourtant, nous savons que le salaire47 . Ici, nous parlons du salaire en tant que catégorie économique déterminée – le montant d’argent que reçoit un salarié et correspondant au travail nécessaire –, pas du salaire en tant que forme de rémunération générale. Cette distinction est nécessaire pour être habilité à parler de sursalaire.  ne paie pas le travail, mais l’usage de la force de travail pour une période de temps déterminée. En effet, si c’était le travail qui était payé, l’exploitation capitaliste serait impossible. Or, l’exploitation capitaliste a lieu et les prolétaires reçoivent un salaire, c’est donc que ce dernier rémunère autre chose que ce qu’il semble rémunérer. Cette chose, c’est l’usage de la force de travail. Il faut alors conclure que le salaire, en dépit des apparences, paie cet usage. Ce rapport entre salaire et usage de la force de travail n’est pas un rapport « théorique », c’est un rapport tout à fait réel, c’est-à-dire que c’est ainsi que les choses se passent effectivement, bien que la conscience de ce rapport réel ne s’acquiert que par un travail théorique. Et cela a une valeur générale : le monde, dans sa vérité, ne se donne jamais immédiatement tel quel, il doit être théoriquement reconstruit. C’est en ce sens qu’il faut entendre que le mouvement réel correspond bel et bien à l’objet. Mais prenons un autre exemple susceptible de clarifier ce qui appartient à l’un et l’autre de ces niveaux, en nous penchant sur le cas du capital financier.

De prime abord, tout se passe comme si l’argent était en mesure, lorsqu’il est « bien placé », de fructifier et de faire des petits. C’est précisément de cette façon que fonctionne le capital financier, c’est-à-dire grâce à l’investissement de sommes considérables dans des affaires lucratives, aboutissant à accroître la masse de capital-argent initialement détenue. Cette description correspond à un certain niveau de réalité (c’est effectivement ainsi qu’on peut décrire le circuit du capital-argent : A – A’), mais elle demeure incomplète, parce qu’elle ne fait que décrire, pour reprendre l’expression de Marx, « des phénomènes qui apparaissent à la surface », par opposition, justement, à « l’élément invisible », au « point essentiel qu’il faut élucider48 . Marx, Le Capital, L. 3, t. I, p. 61. Dans ce passage précis, il est plutôt question d’un côté, du taux de profit (le phénomène de surface) et, de l’autre, la plus-value et le taux de plus-value (l’élément invisible, mais essentiel), sans lesquels le taux de profit ne peut précisément pas être expliqué.  ». En effet, elle manque l’essentiel, à savoir que c’est, en amont, le travail productif qui crée la plus-value que finit par s’approprier le capital financier, cette fois, sous forme de richesses proprement financières (intérêts, « rémunération du capital », etc.). Donc si l’on souhaite rendre compte de l’objet « capital financier », il faut tenir compte de ce qui s’impose à n’importe quel observateur (son circuit manifeste), mais il faut dépasser ce niveau et remonter à celui du « mouvement réel » pour ensuite pouvoir l’expliquer. Ce faisant, on découvre quels sont les liens étroits qui le font dépendre à la fois de la rentabilité propre des capitaux productifs (la masse brute de plus-value qu’ils s’approprient), du rapport de forces entre fractions capitalistes (lesquelles se partage cette masse brute), mais aussi, et surtout, de l’exploitation du prolétariat, et ce, en dépit de la capacité apparente du capital financier à faire naître un profit de nulle part. Bien que ces liens internes ne sont jamais « réels » au sens où le sont les phénomènes (ils ne se donnent jamais comme des choses apparemment immédiates), ils sont pourtant plus « réels » au sens où ils s’approchent davantage de ce qu’est l’objet en vérité.

Le travail d’exposition théorique, tel qu’il est à l’œuvre dans les trois livres du Capital de Marx, se fait ainsi en deux grandes étapes. La première consiste à partir des « apparences », des phénomènes qui se situent à la surface de société capitaliste, pour atteindre leur essence ou, autrement dit, leur vérité. Il s’agit donc de produire des abstractions rationnelles. En tournant notre regard vers la production, on parvient précisément à saisir l’essence de ces phénomènes, c’est-à-dire à faire voir qu’ils s’expliquent par l’existence d’un mode de production ayant pour contenu l’exploitation et ayant pour logique la production sans cesse plus grande de plus-value. Il n’y a pas de phénomène propre au mode de production capitaliste explicable de façon satisfaisante sans, à un moment ou à un autre de l’explication, être rapporté à ces éléments. C’est seulement à partir de là que s’ouvre la seconde étape, celle de la concrétisation, donc celle qui consiste à partir de l’essence (obtenue par abstraction) pour remonter graduellement aux apparences (en produisant des abstractions de moins en moins abstraites, donc de plus en plus riches) et ainsi, montrer en quoi ces apparences valent comme les formes d’apparition nécessaires de l’essence, comme des produits objectifs du mouvement réel49 . Le passage sur lequel s’ouvre le troisième livre du Capital résume très bien ces deux grandes étapes : 1) celle qui écarte l’accidentel pour remonter à l’essentiel et 2) celle qui cherche précisément à rendre compte des formes concrètes par l’intermédiaire desquelles l’essentiel (le mouvement réel) se donne :  « Dans le livre 1er, nous avons étudié les divers aspects que présente le procès de production capitaliste, en soi, en tant que procès de production immédiat, et, dans cette étude, nous avons fait abstraction de tous les effets secondaires résultant de facteurs étrangers à ce procès. Mais la vie du capital déborde ce procès de production immédiat. Dans le monde réel, le procès de circulation, qui a fait l’objet du livre II, vient le compléter. Dans la troisième section du livre II surtout, en étudiant le procès de circulation en tant qu’intermédiaire du procès social de reproduction, nous avons vu que le procès de production capitaliste, pris en bloc, est l’unité du procès de production et du procès de circulation. Dans ce livre III, il ne saurait être question de se répandre en généralités sur cette unité. Il s’agit au contraire de découvrir et de décrire les formes concrètes auxquelles donne naissance le mouvement du capital considéré comme un tout. C’est sous ces formes concrètes que s’affrontent les capitaux dans leur mouvement réel, et les formes que revêt le capital dans le procès de production immédiat comme dans le procès de production n’en sont que des phases particulières. Les formes du capital que nous allons exposer dans ce livre le rapprochent progressivement de la forme sous laquelle il se manifeste dans la société, à sa surface, pourrait-on dire, dans l’action réciproque des divers capitaux, dans la concurrence et dans la conscience ordinaire des agents de la production eux-mêmes. » (Marx, Le Capital, L. 3, t. I, p. 47.) . Si le travail est bien fait, on aura donc, au terme de cette seconde étape, supprimé la contradiction apparente entre mouvement réel et apparences, parce qu’on aura expliqué comment ces dernières traduisent, à leur façon, le mouvement réel.

Le problème avec cette façon de voir les choses, nous dit TC, c’est qu’elle présuppose que le mouvement réel est lui aussi quelque chose d’objectif et d’irréductible aux apparences, alors que « ce “mouvement réel” n’est qu’un concept50 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 66.  », n’est qu’un pur « objet de pensée51 . Ibid., p. 70.  ». Pour TC précisément, l’essence ou le mouvement réel – ce que Marx nomme aussi les « liens internes réels52 . Marx, Le Capital, L. 3, t. III, p. 208.  » – est quelque chose de purement idéel, dont la théorie est le démiurge. Il s’ensuit nécessairement que la réalité objective est, elle, entièrement épuisée par les apparences. Par conséquent, sous ce que Marx appelle « la surface des phénomènes », derrière les « formes illusoires au milieu desquelles [les agents réels de production] se meuvent tous les jours et auxquelles ils ont affaires53 . Ibid.  », on ne trouve... rien. Selon TC, il n’y a rien auquel viendrait référer le concept de mouvement réel, puisqu’il s’agit strictement d’un « concept produit par la science ». Nos camarades ont une drôle de conception de la pratique scientifique s’ils jugent « scientifique » la production de concepts qui n’ont aucun référent et qui, par conséquent, ne correspondent à rien. Un concept ne renvoyant à rien de réel peut certes exister (par ex. : le concept de Dieu), mais il n’a rien à voir avec la science. Lorsque TC dit que le concept de mouvement réel est un concept produit par la science, c’est tout à fait correct, mais il en va de même pour le concept de capital, de marchandises, de plus-value, de valeur, etc. En quoi, de ce point de vue, le concept de mouvement réel diffère-t-il de ceux de valeur et de plus-value? Ni la valeur ni la plus-value ne s’observent immédiatement et pourtant, elles s’imposent et font sentir leurs effets, bien que par des voies détournées. Mais on peut poser la question plus simplement : si le mouvement réel n’est rien à l’extérieur de la pensée, comment peut-il être un « objet de connaissance » susceptible de nous intéresser? De deux choses l’une. Ou bien le « mouvement réel » est un concept qui nous aide à rendre compte de la réalité, parce qu’il a un référent dans l’objet et dans ce cas-ci, le mouvement réel « objectif » peut être connu et investigué. Ou bien il s’agit d’un pur concept, d’un strict jeu de l’esprit, et dans ce cas, il est oisif de s’y intéresser, parce que l’étude des apparences est tout ce qui compte. Mais cette deuxième alternative est une contradiction dans les termes, parce que l’apparence n’existe qu’en relation à l’essentiel, c’est-à-dire en relation à ce qui ne peut être connu que de façon médiatisée. Parler d’apparences, c’est déjà reconnaître qu’il existe autre chose à connaître, c’est reconnaître que le monde n’est pas épuisé par ce qui est caractérisé comme « formes d’apparition » ou comme « apparences ».

En effet, le concept de mouvement réel, qui est structurellement similaire à la catégorie logique d’essence, sert précisément à insister sur le caractère réfléchi de l’objet étudié. Parler d’essence ou de mouvement réel, c’est parler d’un objet en tant qu’il est médiatisé, c’est faire voir qu’il n’« est » pas simplement. À l’inverse, penser un objet complexe sur le mode de l’« être », comme une chose qui, simplement, est, plutôt que comme une chose qui n’est pas telle qu’elle apparaît, c’est être incapable d’en rendre compte correctement. En ce sens, dire, comme le fait TC, que le mouvement réel de la production capitaliste est un pur concept, qu’il n’y a rien qu’il lui corresponde à l’extérieur de la pensée, c’est ne reconnaître d’objectivité qu’aux phénomènes qui surgissent à sa surface. Mais encore une fois, c’est une position impossible à tenir pour qui pense ces derniers comme des formes d’apparition ou comme des apparences, parce que ces catégories impliquent leur « Autre », à savoir : le mouvement réel, ou l’essence, en tant que noyau rationnel, en tant que « quelque chose » qu’il s’agit précisément de connaître54 . TC semble consciente que sa proposition « le mouvement réel n’est qu’un concept » est une contradiction dans les termes : « D’un côté nous parlons de “formes d’apparition” ou “de manifestation” (Erscheinungform [sic]), ce qui suppose l’existence d’un “mouvement réel” dont elles sont les “formes”, de l’autre, nous écrivons que le mouvement réel n’est ni un “au-dessus”, ni un “au-delà”, ni ailleurs que dans ces dites “formes d’apparition”, que ce “mouvement réel” n’est qu’un concept. (...) Comment alors continuer à parler de “formes d’apparition”? De quoi sont-elles “formes d’apparition”? De quel droit les qualifier comme telles? » (« Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 66) TC croit cependant s’en sortir en disant qu’il faut penser le mouvement réel comme « la relation que les formes d’apparition construisent entre elles » (ibid.). Mais ici comme avant, ce qu’il faut à tout prix clarifier, c’est le caractère objectif ou non du mouvement réel : ou bien il est réel en ceci qu’il vaut comme la vérité de l’objet, ou bien il n’a rien à voir avec le monde, n’existe que dans la tête des théoricien·nes et ne vaut donc absolument rien. Parler de « relation » afin de trancher cette question est un simple faux-fuyant. .

Cette position de TC, bien qu’elle se réclame du nec plus ultra de la dialectique marxiste, n’est qu’une nouvelle occurrence de la position idéaliste subjective que raille Hegel dans sa Logique. Des sceptiques à Fichte, en passant par Kant, l’idéalisme subjectif a ceci de paradoxal qu’il mobilise des catégories liées à la logique de l’essence (phénomène, apparence, etc.) pour penser le contenu du monde (ce qui suggère que notre connaissance, en tant qu’elle a pour objet des apparences, n’est pas une connaissance satisfaisante du monde), mais se satisfait néanmoins, en pratique, de le penser sur le mode de l’être, c’est-à-dire comme quelque chose d’immédiat et de simplement donné, donc comme si les apparences épuisaient le monde :

Ainsi l’apparence – le phénomène [Phänomen, ndr] du scepticisme ou encore ce que l’idéalisme nomme phénomène [Erscheinung, ndr] – est une immédiateté qui n’est pas un quelque-chose ou n’est pas une chose, qui n’est pas du tout un être indifférent qui serait en dehors de sa déterminité et de sa relation au sujet. « C’est » : voilà ce que le scepticisme ne se permettait pas de dire ; l’idéalisme moderne ne se permit pas de regarder les connaissances comme un savoir de la chose-en-soi ; l’apparence évoquée ne devait pas avoir la moindre base d’un être, dans les connaissances à l’instant citées la chose-en-soi ne devait pas s’introduire. Mais, en même temps, [nos italiques, ndr] le scepticisme admettait des déterminations variées de son apparence, ou, bien plutôt, son apparence avait pour contenu toute la richesse variée du monde. De même, le phénomène dont parle l’idéalisme comprend en lui tout le champ de ces déterminités variées. Cette apparence-là et ce phénomène-ci sont immédiatement déterminés selon une telle variété. Ce contenu peut bien n’avoir pour fondement aucun être, aucune chose ou chose-en-soi ; pour lui-même, il reste tel qu’il est ; il a seulement été transposé de l’être dans l’apparence [nos italiques, ndr], de telle sorte que l’apparence a à l’intérieur d’elle-même les déterminités variées à l’instant évoquées, qui sont des déterminités immédiates, ayant un caractère d’étant, autres les unes par rapport aux autres. L’apparence est donc elle-même quelque chose d’immédiatement déterminé. Elle peut avoir tel ou tel contenu ; cependant, celui qu’elle a n’est pas posé par elle-même, mais elle l’a immédiatement. L’idéalisme leibnizien ou kantien, fichtéen tout comme d’autres formes d’idéalisme, ne sont pas allés davantage que le scepticisme au-delà de l’être comme déterminité, au-delà de cette immédiateté55 . Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Science de la logique. Livre deuxième. L’essence, trad. Bernard Bourgeois, Paris, Vrin, coll. « Bibliothèque des textes philosophiques », 2016 [1813], p. 21. Soulignons que Marx utilise une formule d’une similarité frappante à celle qu’utilise Hegel dans cette critique. Pour Marx, « L’économie vulgaire se borne, en fait, à transposer sur le plan doctrinal, à systématiser les représentations des agents de la production, [nos italiques, ndr] prisonniers des rapports de production bourgeois, et à faire l’apologie de ces idées ». (Le Capital, L. 3, t. III, p. 196.) Autrement dit, l’économie vulgaire travaille avec des catégories apparemment réfléchies, qui prétendent atteindre l’essence des phénomènes économiques, alors qu’elles sont la pure reproduction de représentations irréfléchies (immédiates) de la réalité économique. .

Cette critique s’applique directement à TC. D’un côté, en parlant du monde qui l’entoure comme d’un monde phénoménal, comme du monde de l’apparence, TC reconnaît que celui-ci n’est rien par lui-même et qu’il ne doit son existence qu’à autre chose, à savoir : à l’essence elle-même. Mais de l’autre côté, TC nie que cette essence ait un quelconque rapport avec la détermination du monde phénoménal : le monde phénoménal est tel qu’il se donne, un point c’est tout, c’est l’unique pôle constituant la réalité. Autrement dit, on sait qu’il faudrait chercher plus avant pour connaître le monde tel qu’il est véritablement (c’est-à-dire en soi ou essentiellement), mais on nie en même temps que cette partie de la réalité – dont on suggère pourtant qu’elle existe – a une incidence sur le monde qu’il faut connaître. Le mouvement réel de TC, en tant « pur concret de pensée », donc en tant que concept privé de référent objectif, est à ce titre aussi impensable et inintéressant que la chose-en-soi l’est pour Kant. Or, la conséquence la plus grave de cette ontologie, c’est qu’en niant tout fondement objectif aux apparences et aux phénomènes, on échoue précisément à penser le caractère objectivement médiatisé des phénomènes et des apparences, c’est-à-dire le fait qu’ils ne doivent leur existence qu’à celle de rapports plus fondamentaux. On pense alors en pratique les apparences sur le mode de réalités subsistantes par soi, d’êtres-là, alors qu’il s’agit bien plutôt de phénomènes produits par le mouvement réel, lequel apparaît à travers elles. Pour le dire de façon plus précise, TC a parfaitement raison de dire que le mouvement réel « n’existe lui-même que par la totalité de ses formes56 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 68.  », que « le mouvement réel ne se fait pas sentir en dehors, mais à l’intérieur de toutes les formes d’apparition de par leurs relations réciproques ». Le problème, c’est que TC néglige absolument la réciproque, à savoir le fait que ces formes d’apparition, ces apparences n’existent pas à l’extérieur du mouvement réel et que ce ne sont donc pas des réalités indépendantes. Parce qu’elle nie ainsi l’objectivité de l’un des deux pôles de l’essence (le mouvement réel) tout en parlant d’« apparences » et des « formes de manifestation », TC ne fait que traduire dans le langage de la médiation, dans la logique de l’essence, une conception réifiée, platement empiriste du monde.

Revenons à l’exemple du capital financier discuté plus haut pour bien mesurer les implications théoriques de l’ontologie técéiste. Dans cet exemple, nous avons vu que c’est du capital productif et, plus précisément, de la création de la plus-value qu’est tiré en dernière instance le profit que s’approprie le capital financier, bien que sous des formes modifiées (intérêts et rémunération du capital). Ce fait correspond au mouvement réel, c’est-à-dire aux choses telles qu’elles ont lieu malgré les apparences, malgré les représentations des agents et dont la « science » a précisément pour mission de rendre compte. À ce titre, il s’oppose précisément à l’apparence selon laquelle l’argent permet de faire de l’argent. Or, pour TC, le fait que le capital financier dépend structurellement du capital productif, le fait qu’il existe une différence entre travail productif et improductif, le fait que le prix des marchandises ne correspond généralement pas à leur valeur bien qu’il soit explicable par elle, tout cela est ontologiquement soluble dans ce qui, seul, aurait de la consistance : les apparences. Le monde objectif, ce qui existe à l’extérieur de la pensée, se résume à ce que nous appelons « apparences ». Le reste est une production théorique. En fait, ce que TC ne peut pas constater en regardant le téléjournal « n’est qu’un concept ». Les rapports de production? Un pur concept. L’exploitation capitaliste? Rien qu’un concept. La valeur? Une production strictement théorique. Et le salaire comme prix du travail maintenant? Ah… voilà la réalité ultime! Les rapports de prix? Le roc dur. Le travail du capitaliste comme source du profit industriel? Idem.

Mais qu’est-ce qui a bien pu pousser TC à soutenir une position aussi étrange? On peut, comme première hypothèse, supposer que les incursions de TC sur le terrain de l’ontologie visent à protéger les apparences contre ceux et celles qui cherchent à les dénigrer en les tenant pour une partie seulement de la réalité, et sa partie la plus superficielle de surcroît. En effet,

bien souvent, avec les meilleures intentions du monde, la production théorique affirme le « mouvement réel » dans une sorte de négation dogmatique et condescendante des « apparences ». Les formes du fétichisme sont « exorcisées », mais non comprises comme formes d’apparition du mouvement réel ainsi que le mouvement réel seulement comme concept, dans la distinction radicale entre le procès de pensée et le procès réel57 . Ibid., p. 73. Le même passage se trouve aussi à la page 282. .

Il est vrai que « bien souvent », la production théorique, surtout en la personne de la critique de l’économie politique, a quelque chose de parfaitement cruel. Elle considère les apparences « avec condescendance » – c’est-à-dire qu’elle les traite pour ce qu’elles sont, c’est-à-dire comme des apparences plutôt que comme le summum de la connaissance scientifique – et s’attache à rendre compte de son objet tel qu’il est réellement, plutôt que tel qu’il semble être. Ainsi, Marx d’affirmer :

Comme le lecteur l’a constaté à ses dépens, l’analyse des rapports internes réels du procès de production capitaliste est chose très compliquée qui exige un travail minutieux. Si c’est faire œuvre scientifique que de réduire le mouvement visible, simplement apparent au mouvement interne réel, il va de soi que dans les têtes des agents de production et de circulation capitalistes naissent nécessairement des conceptions sur les lois de la production qui, s’écartant complètement de ces lois, ne sont plus que le reflet dans leur conscience du mouvement apparent. Les idées d’un commerçant, d’un spéculateur en bourse, d’un banquier sont nécessairement tout à fait déformées ; celles des producteurs sont faussées par les actes de circulation auxquels leur capital est soumis par l’égalisation du taux général de profit. En plus, la concurrence joue nécessairement dans ces têtes un rôle tout aussi dénaturé. Si les limites de la valeur et de la plus-value sont données, il est facile de comprendre comment la concurrence des capitaux transforme les valeurs en prix de production, puis en prix commerciaux et la plus-value en profit moyen. Mais, sans ces limites, il est absolument impossible de comprendre pourquoi la concurrence réduit le taux général de profit à telle ou telle limite, à 15 % plutôt qu’à 1 500 %58 . Marx, Le Capital, L. 3, t. I, p. 322. .

Comme en atteste ce passage, ceux et celles qui s’occupent de production théorique sont amené·es à produire des connaissances qui contredisent les apparences59 . En l’occurrence, l’illusion que cherche à dissiper Marx est celle selon laquelle c’est le temps de rotation des capitaux actifs dans le commerce qui détermine le profit qu’ils s’approprient et, par conséquent, l’illusion selon laquelle ce profit tire sa source de la sphère de la circulation, plutôt que de la création de plus-value.  et, en l’occurrence, celles selon lesquelles le prix des marchandises et le profit que s’approprie chaque capitaliste commercial sont d’abord déterminés par la vitesse de rotation de leur propre capital. Pour TC, il semble que ce type de négation des apparences soit le comble de la petitesse théorique, puisqu’on en reste, ce faisant, à exorciser les apparences. Or TC estime que son geste est théoriquement plus porteur : à la différence de ces dogmatiques qui s’intéressent d’abord aux liens internes « dissimulés » des phénomènes pour pouvoir ensuite montrer en quoi ces phénomènes sont des formes d’apparition du mouvement réel, TC maintient que les apparences sont les formes d’apparition… d’un concept, d’un « concret de pensée ». Pour les chercheur·ses dogmatiques à la Marx, les formes d’apparition traduisent la façon dont le mouvement réel se phénoménalise, sans se confondre avec ce mouvement lui-même. Ce qui revient à dire qu’elles ne sont pas le fin mot de l’histoire, mais qu’elles valent bien plutôt comme une invitation à chercher plus loin et à appréhender ce qui les explique elles. Pour TC au contraire, les formes d’apparition traduisent la façon dont le concept qu’est le mouvement réel se manifeste : le concept produit par les théoricien·nes, que TC posait comme strictement interne à la pensée, est maintenant présenté comme quelque chose qui se transmue et possède ses propres manifestations indépendantes et extérieures à la pensée60 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 68. « Le mouvement réel est un “concret de pensée” qui en tant que tel n’exclut pas les multiples déterminations et la diversité [quelle trouvaille!], il n’exclut pas les formes d’apparition, car il n’existe lui-même que par la totalité de ses formes, de ses attributs. » . C’est donc en retirant toute réalité au mouvement réel – lequel est justement susceptible de contredire les apparences – que TC démontre son respect et sa profonde considération pour ces dernières.

Mais cette motivation semble bien mince, compte tenu du nombre de pages consacrées à défendre l’idée que le mouvement réel n’appartient pas à la réalité. Tentons une deuxième hypothèse. S’il faut insister sur le fait que le mouvement réel n’existe nulle part ailleurs que dans la tête des critiques de l’économie politique, sur le fait que les apparences épuisent la réalité, c’est parce qu’en s’intéressant au mouvement réel, on est amené à produire une théorie qui secondarise les apparences et qui, corollairement, priorise l’essentiel. C’est précisément ce contre quoi s’élève TC. En effet, cela aurait pour conséquence fâcheuse de « postuler la nécessité d’une pureté de l’action au niveau de ce “mouvement réel » qui n’est pas d’ailleurs, plus “profond”61 . Ibid. p. 74.  ». Premièrement, il est évident, étant donné le point de vue de TC, qu’un pur concept ne peut être « plus profond » que des phénomènes objectifs. Deuxièmement, qu’est-ce que veut vraiment dire TC en disant que les gens tels que « Debord, Lefebvre, Kosik, Lukács, etc. et même Marx62 . Ibid.  » postulent « la nécessité d’une pureté de l’action au niveau de ce “mouvement réel” »? Réfère-t-on à la façon dont ces auteurs ont cherché à identifier quels types de pratiques ou quelles formes de lutte étaient les plus à même d’abolir le capital, sur la base d’une analyse de ce en quoi consiste le mode de production capitaliste et de la conjoncture? Renvoie-t-on au combat théorique que Marx a mené pour s’attaquer aux Weitling et Proudhon de ce monde, lesquels en restent à la critique d’aspects superficiels de la société capitaliste? Peut-être aurait-il fallu, inversement, faire semblant qu’il existait quoi que ce soit de pertinent, du point de vue de la révolution communiste, dans ces situations où l’« On s’étripe parce qu’on est Français ou Allemand et on s’égorge à propos de l’Immaculée Conception63 . Ibid.  »? Cet appel à faire « l’éloge » des apparences, à tenir compte du fait qu’on s’étripe parce qu’on est Français ou Allemand, à faire comme si le mouvement réel n’est rien d’autre qu’une idée, doit laisser absolument de glace quiconque cherche à comprendre la réalité sérieusement. Pour ces personnes, c’est précisément la connaissance du mouvement réel qui est première et qui permet seulement ensuite d’expliquer les apparences et les comprendre pour ce qu’elles sont : des phénomènes qui ne traduisent pas immédiatement ce dont il faut précisément rendre compte et ce qui, ultimement, les fonde. TC croit énoncer une vérité très profonde en opposant à Marx et à ceux et celles l’ayant suivi que « Personne ne vit, n’agit et ne lutte dans la pureté existante des rapports de production, ni les individus, ni les classes64 . Ibid.  ». Mais qui suggère une telle chose? Qui a pu affirmer que les membres des classes vivent « dans la pureté existante des rapports de production », alors que les rapports de production sont précisément une abstraction – certes nécessaire et renvoyant à quelque chose de réel –, mais une abstraction quand même?

2. Précisions sur la conception técéiste des classes

2.1. Théorie des classes et matérialisme

La discussion du rapport entre mouvement réel et apparence que l’on retrouve dans TC no 27 aboutit pratiquement à la mise entre parenthèses des déterminants essentiels de la réalité sociale. En effet, puisque le mouvement réel n’est qu’une idée, un procès de pensée, il est évident que les éléments que l’on rangerait normalement parmi la rubrique du « mouvement réel » perdent par le fait même leur primauté explicative. Comment quelque chose de purement interne à la pensée pourrait-il déterminer le monde objectif? Inversement, et c’est précisément là l’effet que cherchait à créer TC, les éléments qu’on rangerait parmi la rubrique des « apparences » acquièrent une importance inversement proportionnelle dans la « constitution des classes » :

Contre des visions « puristes » (plus « althussériennes » qu’elles ne l’imaginent) faisant des classes un calque des rapports de production, l’existence de chaque classe intègre dans sa constitution, à partir de leur existence de « support », l’idéologie et l’existence des individus comme sujets et que c’est ainsi qu’ils agissent et luttent quotidiennement65 . Ibid., p. 53 .

Dire que la classe « intègre dans sa constitution [...] l’idéologie et l’existence des individus comme sujets », et dire cela précisément en opposition aux visions « puristes », cela veut dire, dans le langage de TC, qu’il est théoriquement absurde de formuler des critères d’appartenance de classe basés sur la place occupée au sein des rapports de production (et de subordination), parce que « l’idéologie et l’existence des individus comme sujets » comptent tout autant.

Pourtant, TC doit bien savoir que « l’idéologie et l’existence des individus comme sujets » (la façon dont on se représente soi-même, le menu de la semaine, les loisirs qu’on pratique, la musique qu’on écoute, le quartier où on vit, etc.) n’entretient qu’un rapport indirect à l’appartenance de classe, et ce, au sens où tous ces éléments ne participent d’aucune manière à définir les classes. En effet, pas besoin de détenir un doctorat en théorie marxiste des classes pour savoir qu’un patron de cantine de village et ses employé·es peuvent plus ou moins « vivre de la même façon », tout en faisant partie de classes distinctes66 . Dans une note, TC fait même l’observation suivante : « Cela soulève beaucoup d’interrogations théoriques générales de constater qu’un ouvrier se retrouve plus à l’aise aux côtés de son petit patron qui, de toute façon, tire un profit de son travail, qu’avec un instituteur ou un prof débutant dont le revenu peut être inférieur au sien. » (« Gilets jaunes », TC, no 27, p. 168). Qu’est-ce que ce fait révèle? Que le patron n’est pas un patron parce que son employé est plus à l’aise avec lui qu’avec un prof? Au contraire – et c’est la conséquence que TC semble incapable de tirer – cela nous fait clairement voir que la « vie quotidienne » ne joue aucun rôle au niveau l’appartenance de classe des agents. Ce qui compte, de ce point de vue, c’est uniquement la place occupée dans les rapports de production et de subordination, parce que cette place définit une fonction spécifique, donc un rapport spécifique à la reproduction de la totalité. . Pourquoi? Parce que la façon dont on vit, si elle participe certainement de la réalité des classes sociales, n’entretient aucun rapport nécessaire à l’appartenance de classe. Or, TC n’ignore probablement pas l’existence de ces rapports qui, eux, inversement, doivent absolument être pris en compte pour déterminer si tel ou tel groupe appartient à telle ou telle classe : les rapports de production et les rapports de subordination. Mais le problème du point de vue de TC, c’est qu’admettre tout cela, reconnaître que les classes sont définies par leur place au sein des rapports de production et de subordination et donc, au final, par le type de rapport qu’elles entretiennent à la reproduction de la totalité, l’obligerait à reconnaître qu’il existe des critères d’appartenance de classe stricts. Or, cela empêcherait nos camarades de parler du prolétariat de façon aussi légère et les forcerait à se poser la question : qui fait vraiment partie du prolétariat, des classes moyennes, de la classe capitaliste, étant donné ce qui définit chacune de ces classes? Il deviendrait alors impossible d’analyser un épisode de lutte sans, en même temps, chercher à identifier avec clarté les acteur·rices en présence. On comprend donc toute la résistance qu’on peut opposer aux démarches qui permettent d’opérationnaliser les concepts de classe et d’en faire des outils d’investigation de la réalité.

Ainsi, plutôt que de nier, par exemple, que les rapports de production et de subordination façonnent prioritairement la structure de classes d’une société, et donc que les rapports entre nations, religions, riches et pauvres, fans et calomniateurs de Lidl sont secondaires, TC affirme tout simplement qu’on ne peut distinguer le principal du secondaire :

Dans la constitution des classes, on ne peut pas séparer d’une part, l’historique, le conjoncturel, les aléas sociologiques, géopolitiques, culturels, et, d’autre part, le structurel (ou alors seulement comme la nécessité proprement intellectuelle de cette construction des classes). C’est le structurel lui-même qui produit, se reproduit, et n’existe que dans ses manifestations par laquelle seulement il se reproduit dans la lutte des classes. Mais si être une classe est une situation objective donnée comme une place dans une structure, parce que cela signifie une reproduction conflictuelle et donc la mobilisation de l’ensemble du mode de production, cela implique une multitude de rapports, qui ne sont pas strictement économiques, dans lesquels les individus vivent cette situation objective [purement intellectuelle?], se l’approprient et s’auto-construisent comme classe67 . « Vie quotidienne et luttes des classes », TC, no 27, p. 88. .

En admettant qu’il existe quelque chose de l’ordre du « structurel » et du « conjoncturel » dans la construction des classes, donc de l’essentiel et de l’inessentiel, ou en admettant qu’« être une classe [?] est une situation donnée comme une place dans une structure », TC entretient l’illusion que sa conception des classes s’inscrit dans une problématique matérialiste. Mais cette illusion s’évanouit dès qu’on ajoute qu’on ne peut séparer le structurel (la place occupée au sein des rapports de production et de subordination) du conjoncturel (« les aléas sociologiques, géopolitiques, culturels ») dans la détermination de l’appartenance de classe. TC admet volontiers qu’il y a de l’essentiel et de l’inessentiel dans la constitution des classes, que certains éléments en « fondent » ou en « construisent » d’autres, mais ces catégories sont pensées d’une telle façon que leur essentialité ou non-essentialité ne se traduit jamais dans leur capacité plus ou moins grande à façonner et à définir les classes : on qualifie d’essentiels des rapports, mais sans tirer les conséquences nécessaires de leur essentialité. En ce sens, on ne voit absolument pas à quoi bon distinguer différents types de rapports s’ils concourent indifféremment et dans la même mesure à déterminer la réalité sociale. Pour être clair, TC dit bien, textuellement, que le travail productif « construit » ou « fonde » le prolétariat, mais étant donné les conséquences qui en sont tirées du point de vue du découpage de la société capitaliste en classes (c’est-à-dire aucune), on aurait tout aussi bien pu dire que la prestation de surtravail, le fait d’être sans-réserve, le fait de s’attaquer au capital, le fait d’être pauvre, le fait d’être salarié, etc. « construit » le prolétariat. En diluant le définitoire dans l’accessoire, en diluant les rapports de production et de subordination dans (ce que TC présente comme) leurs formes d’apparition, en diluant la place objective qu’occupent les agents dans l’expérience qu’ils en ont, on transforme la conception matérialiste des classes en blobfish.

Autrement dit, si c’est le cas que les rapports de production et de subordination ne sont pas les seuls à déterminer la réalité des classes – les rapports sociaux de sexe et de race, les rapports coloniaux, contribuent notamment à faire des classes ce qu’elles sont dans la réalité –, ce sont les seuls grâce auxquels les classes peuvent être effectivement délimitées, parce qu’ils atteignent l’essence des différentes classes, ce qu’elles sont par définition. Certes, cette place occupée au sein des rapports de production et de subordination n’épuise pas ce qu’il y a à dire à propos des classes, mais cela, tout simplement parce que l’essence n’épuise pas la réalité. Ce qu’il faut retenir, méthodologiquement, c’est que ce n’est qu’une fois cette étape franchie qu’il devient possible de s’intéresser à la réalité concrète des classes et de s’étendre sur la façon dont elles se décomposent, sur ses particularités historiques, conjoncturelles, etc. Ce n’est qu’à partir de ce point de départ qu’il devient possible de reconstruire théoriquement ce que sont effectivement les classes. Le propre de la méthode scientifique marxienne (pour utiliser de grands mots) est précisément de procéder par abstraction « dosée », c’est-à-dire d’accepter de ne s’intéresser, dans un premier temps, qu’aux éléments essentiels de la réalité, tout en sachant qu’on laisse ainsi inexpliqués des pans entiers de la réalité. Mais la reconstruction du concret dans la pensée auquel doit tendre la théorie, si l’on veut qu’elle tienne debout, ne doit pas saper ses propres fondations : elle doit tenir compte de l’ordre de détermination du réel, aller du déterminant vers le déterminé. Partir de la primauté des rapports de production et de subordination dans la construction des classes, ne jamais les laisser tomber une seule seconde, est la seule façon de ne pas se perdre dans l’infinie diversité des situations de classe. Et c’est précisément ce que TC ne voit pas.

En effet, quelle est l’alternative? Premier choix. On reconnaît que les classes peuvent être définies et que, de ces définitions, découlent des critères d’appartenance, ce qui nous permet de discriminer leurs membres respectifs. On peut alors dire : voici une prolétaire, voici un membre de la classe moyenne indépendante et ainsi de suite. Il existe bien entendu des cas limites, des situations de classe objectivement difficiles à trancher. Mais en choisissant cette voie, on fait aussi le choix d’affiner nos analyses et, partant, nos propres conceptions des classes, plutôt que d’abdiquer devant les difficultés. Deuxième choix. On ne fait rien de tel, parce que les classes « n’ont pas d’être », parce qu’elles ne « sont pas des substances », parce qu’elles sont bien trop complexes pour être saisies par de pauvres définitions, parce que parler de rapports de production et de subordination a un accent trop « programmatiste ». Or, puisqu’il n’existe aucune façon de discerner, avec un minimum de précision, les frontières entre les classes, on se rabat sur ses propres préconceptions de ce que sont les classes, on se rabat sur un « flou étudié »… Le prolétariat, c’est donc tantôt les ouvriers de Renault aux mains calleuses, tantôt les piqueteros, tantôt les émeutiers de 2005, tantôt les paysans andins, tantôt les petits commerçants ruinés, tantôt les chômeurs, tantôt les Palestinien·nes pris en bloc, tantôt les « jeunes », etc. Selon quels critères : être salarié? être employé·e par du capital? être pauvre? occuper une place subordonnée? effectuer un travail manuel? être sans-réserve? être ouvrier? TC nous laisse dans un « flou savamment étudié ». Mais de tout manière, on n’aurait jamais pu le savoir, parce qu’il se trouve que « le prolétariat se définit lui-même », « est pratiquement sa propre production » et « excède toutes ses définitions68 . « Les classes en général », TC, no 27, p. 294.  ». Ce qui revient à dire, en pratique, qu’on peut appeler prolétariat tout et n’importe quoi. Et de fait, ces catégories sociales-là apparaissent à TC comme faisant partie du prolétariat et TC, particulièrement attentive aux apparences, n’en demande pas plus. Il est toujours très commode que l’objet que l’on cherche à connaître se définisse lui-même, s’auto-produise et excède toutes ses définitions, car cela nous libère de la tâche de chercher à le définir pour nous-mêmes et de vérifier ensuite si nos définitions valent quelque chose.

Il faut insister, c’est seulement en produisant des définitions claires des différentes classes qu’on peut s’aider, en pratique, du concept de « classe » pour faire l’analyse de l’activité des groupes en lutte. Or, c’est précisément là le rôle d’une théorie des classes : permettre d’appréhender les pratiques structurantes grâce auxquelles la société capitaliste contemporaine se reproduit et peut être abolie, mais surtout, pouvoir rendre compte des luttes particulières que mènent les classes. En sachant ce qu’est une classe et qui la compose effectivement, nous sommes alors à même de repérer, dans des épisodes de luttes donnés, cette même classe en action. Il devient alors possible, pour telle ou telle lutte, d’évaluer dans quelle mesure les membres du prolétariat luttent conformément à leurs intérêts ou prennent des mesures à même d’abolir le capital, dans quelle mesure ils sont embarqués dans un projet qui, à terme, se révélera incompatible avec la défense et la promotion conséquentes de ces mêmes intérêts ou, même, dans quelle mesure ils prennent part à un projet qui ne les regarde en rien. Certes, on pourra trouver que ces formulations ont quelque chose d’un peu trop « normatif », ou qu’elles évoquent une volonté « d’intervenir » malvenue. Mais ces scrupules n’ont pas leur place ici. Il faut que nous puissions reconnaître, clairement et simplement, que nous sommes intéressé·es au succès de la révolution communiste mondiale – aussi éloignée cette perspective soit-elle – et que c’est à l’aune de cet intérêt que notre pratique théorique prend son sens. Or, présenté ainsi, le critère de pertinence d’une théorie des classes coule de source : du point de vue de la communisation, est pertinente une théorique des classes nous aidant à rendre compte, de façon relativement précise, de la structure de classes d’une société donnée; est pertinente une théorie nous aidant à clarifier, lorsqu’elles éclatent, les tenants et aboutissants des luttes; est pertinente une théorie nous aidant à cerner les perspectives de rupture d’avec le cours quotidien de la lutte des classes et, partant, les perspectives de succès d’un mouvement révolutionnaire.

Autrement dit, on ne s’intéresse pas à la théorie des classes pour le plaisir, mais parce qu’elle nous permet de mieux saisir la réalité dans sa complexité. Il faut que TC nous éclaire sur ce point : si ses contributions théoriques relatives aux classes ne permettent même pas de distinguer une classe d’une autre dans une lutte concrète, à quoi servent-elles? Pourquoi écrire un numéro complet sur le rôle de la vie quotidienne dans la constitution des classes si, malgré toutes ces sophistications apparentes, on ne saura jamais qui, parmi les Gilets jaunes par exemple, appartenait au prolétariat, à la classe moyenne indépendante, à la classe moyenne subordonnée ou encore à la classe moyenne subordonnante? TC prétend parler de la lutte des classes, des luttes du prolétariat, de l’interclassisme, mais en niant la possibilité de circonscrire les classes elles-mêmes, elle s’interdit par principe d’en dire quoi que ce soit.



2.2. La réification de la classe ouvrière et l’évanescence du prolétariat

Jusqu’ici, nous avons vu que TC s’efforce de montrer que la vie quotidienne, l’idéologie, le conjoncturel et l’historique ont un effet sur la constitution des classes et que cet effet est si important qu’il serait insuffisant, donc erroné, de définir les classes par la place qu’elles occupent au sein des rapports de production et de subordination. Aussi faudrait-il nuancer tout cela, cesser de faire des classes « un calque » de ces rapports et s’adonner à des recherches sérieuses. Mais encore une fois, que retrouvons-nous chez TC qui puisse venir pallier ces insuffisances? Que lisons-nous qui puisse nous aider à mieux établir la démarcation entre les classes? Où trouvons-nous une proposition positive, même embryonnaire, de ce que à quoi pourrait ressembler non seulement le prolétariat, mais aussi les classes moyennes et la classe capitaliste, sachant désormais que les classes ne sont pas un calque des rapports de production (et de subordination)? De telles propositions, chez TC, brillent par leur absence, alors que c’est précisément en se confrontant au problème des limites des classes que la nécessité de critères d’appartenance de classe clairs se serait faite sentir69 . Si nos camarades jugent qu’il est « bon et nécessaire » de s’attarder au travail de théorisation du prolétariat, il n’en va pas de même pour les autres classes et à plus forte raison en ce qui a trait à la classe capitaliste, car « nous ne savons que trop ce qu’est la classe capitaliste qui se connaît et sait se construire elle-même en bloc hégémonique [?] » (« Les classes en général », TC, no 27, p. 249). Que la classe capitaliste puisse représenter un objet particulièrement difficile à circonscrire, notamment en raison de la grande diversité d’activités par lesquelles il est possible de fonctionner en tant que capitaliste, cela ne semble pas trop inquiéter nos camarades. TC a manifestement une haute estime de sa capacité à voir clair au sein des rapports de classe sans procéder à de recherches d’aucune sorte. . En revanche, nous avons eu droit, au sein du texte revenant explicitement sur le deuxième numéro de Temps Libre, à des développements inédits sur la nature bien particulière de l’une des classes du mode production capitaliste, à savoir : le prolétariat. Si ces passages ne nous aident en rien à avoir une idée plus claire de ces fameux·ses prolétaires, ils nous aident, en forçant TC à se mouiller, à mieux comprendre ce que nos camarades veulent vraiment dire par « prolétariat ».

Ainsi, afin de nous éclairer sur ce qu’est effectivement une telle classe, TC juge nécessaire de l’opposer à la classe ouvrière, elle-même jamais clairement définie, mais parfois identifiée en bloc aux travailleur·ses productif·ves70 . Cf. ibid., p. 295.  :

Alors que sur la base de la contradiction qu’est pour lui-même le travail productif (...), le prolétariat c’est, dans un premier temps encore objectif, la classe ouvrière se retournant contre elle-même comme catégorie économique dans sa contradiction de catégorie économique [sic] avec le capital. Mais alors elle devient autre, le prolétariat n’est pas un simple moment d’une théodicée nécessaire de la classe ouvrière. Toutes les conditions objectives (économiques) du mode de production sont là et elles sont déterminantes, mais les classes acquièrent, de par ces bases objectives même dans leur existence et métamorphoses propres, une existence qui ne se confond pas avec ces catégories de l’économie politique et leurs contradictions. Le prolétariat se définit lui-même, il est pratiquement sa propre production, il excède toutes ses définitions parce que toutes les définitions deviennent des pratiques convoquant les individus et les re-définissant comme sujets71 . Ibid., p. 294. .

Cherchons à comprendre. Nous avons d’abord la classe ouvrière, classe correspondant selon TC à l’ensemble des travailleur·ses productif·ves, bien que cette correspondance ne soit jamais justifiée. Cette classe inclut par conséquent, chez TC, une partie des agents que nous excluons nous-mêmes du prolétariat, à savoir les travailleur·ses productif·ves effectuant un travail de subordination (contremaîtres, gérant·es, surveillant·es, ingénieur·es, gardien·nes de sécurité, etc.). En effet, bien qu’ils puissent être exploités et produire de la plus-value, ces agents se font les exécuteurs de la volonté du capital, ce qui les lie à ce dernier et les exclut du prolétariat. Plutôt que d’être, comme ce dernier, pur objet de la domination du capital, ces agents prennent sur eux de réaliser sa domination : ils font non seulement respecter son autorité dans le cadre du procès de travail, mais en protégeant la propriété privée et en confirmant le dénuement des prolétaires, ils font en sorte que ces dernier·ères doivent retourner vendre leur force de travail et ainsi, faire fructifier le capital. Pour TC toutefois, ces agents sont bel et bien des ouvrier·ères, c’est-à-dire, comme nous le verrons, des individus amenés à devenir prolétaires.

Selon TC toujours, la classe ouvrière serait une « catégorie économique ». Cette idée a quelque chose d’étrange. Dire que les classes sont entièrement définies par la place qu’elles occupent au sein des rapports de production est certainement réducteur, donc faux, mais cela reste une proposition qui n’est pas dénuée de sens. Mais dire que les classes elles-mêmes sont entièrement solubles dans l’économie, qu’elles sont des catégories économiques, personne ne peut le penser sérieusement : les classes sont toujours des classes sociales, c’est-à-dire des groupements sociaux occupant une place déterminée au sein de la société. En tant que groupe de la société, la classe capitaliste n’est pas réductible à sa fonction économique, même si cette dernière nous permet d’en saisir les traits essentiels.

Il est remarquable que la classe ouvrière soit la seule classe identifiée de façon aussi unilatérale à une catégorie économique. Pourquoi? Parce que TC veut montrer que le prolétariat et la classe ouvrière viennent du même substrat, tout en appartenant à deux « niveaux » différents, économique puis politique :

Le prolétariat est un concept politique. Tous les économistes et sociologues peuvent débattre de ce que sont le mode de production capitaliste, le travail productif ou même la classe ouvrière. Le concept de prolétariat est autre72 . Ibid.  .

Ce qui est sous-entendu ici, c’est que la classe ouvrière serait la face objective, économique du prolétariat, sa base terrestre, tandis que le prolétariat serait la face politique, la version consciemment révolutionnaire de la classe ouvrière : la classe ouvrière devenue « sujet révolutionnaire ». Là où la classe ouvrière, en tant que catégorie économique, peut être l’objet des « économistes et sociologues », le prolétariat déborde de leur cadre d’analyse étroit :

le prolétariat est un moment interne, dans le cours de la lutte des classes, de conflits de la classe ouvrière avec elle-même dans sa contradiction avec le capital (ou, si l’on veut, du travail productif avec lui-même)73 . Ibid., p. 288. .

Cela implique que le prolétariat, en tant que « moment interne » de la classe ouvrière, n’existe ni indépendamment d’elle ni hors des périodes de crise. Par conséquent, lorsque la classe ouvrière travaille tranquillement, lorsqu’elle revendique pour un meilleur salaire ou de meilleures conditions de travail sans toutefois « se retourner contre elle-même » – c’est-à-dire 99 % du temps –, les prolétaires n’existent pas. On ne les rencontre nulle part. Tout ce qu’on peut observer dans les rues, à la quincaillerie, dans le transport en commun, ce sont de simples ouvrier·ères. On peut toujours tomber sur des capitalistes, des membres des classes moyennes, mais pas sur des Prolétaires. Il faut attendre ce moment apocalyptique (ou béni) où la classe ouvrière entre en conflit avec elle-même pour que les Prolétaires fassent enfin leur apparition : ce sont des ouvrier·ères transfiguré·es par leur volonté d’en découdre avec le capital74 . TC se défend explicitement d’une telle interprétation : « Mais le prolétariat n’est pas une forme historiquement ultime dont on doit espérer et attendre l’apparition, il est une fonction présente dans la lutte des classes de la classe ouvrière. » (Ibid., p. 287). Mais comment l’interpréter autrement, si l’on dit aussi que le prolétariat est la « classe ouvrière se retournant contre elle-même comme catégorie économique » (Ibid., p. 294) et que, visiblement, la classe ouvrière n’est pas constamment en train d’opérer ce retournement? .

Cette distinction entre classe ouvrière et prolétariat, cette version réchauffée de la distinction entre classe en soi et classe pour soi, ne sert qu’à solutionner, par un tour de magie, la difficulté qu’il y a à penser à la fois une classe de la société capitaliste comme une classe réellement existante et comme une classe révolutionnaire. Plutôt que de s’attarder à ce qui peut bien faire de certains groupes réellement existants de la société des groupes révolutionnaires, TC crée sur mesure une « classe révolutionnaire » – le prolétariat – tout en négligeant de s’assurer que cette classe existe. Inversement, TC nous parle bien d’une classe réelle – la classe ouvrière –, mais ajoute que cette classe ne peut pas être une classe révolutionnaire. En effet, si l’on pouvait montrer que la classe des travailleur·ses productif·ves subordonné·es était, étant donnée sa situation, une classe révolutionnaire, on n’aurait pas besoin de la version fumeuse du prolétariat que nous sert TC. Or, cette classe n’a, paraît-il, rien de révolutionnaire. Et qu’est-ce qui, pour nos camarades, empêche le seul groupe réel de la société capitaliste susceptible d’être révolutionnaire de l’être effectivement? Une mystérieuse « propension spontanée de la classe ouvrière à demeurer une catégorie socio-économique du mode de production capitaliste75 . Ibid., p. 295.  ». Et ce, par opposition au prolétariat, immédiatement identifié au sujet révolutionnaire. En voulant montrer que le sujet révolutionnaire ne peut être rapporté à une classe définie par la place qu’elle occupe dans les rapports de production et de subordination, TC va jusqu’à faire jouer l’une contre l’autre la classe ouvrière et le prolétariat. Résultat :

Le prolétariat ne se confond pas avec la classe ouvrière ou les travailleurs productifs, les pratiques par lesquelles il existe peuvent même entrer en conflit avec celles de fractions de la classe ouvrière : Juin 1848, La Commune, Allemagne 1919, Espagne 1936-1937, Italie 1969-1970. Dans une crise révolutionnaire, les travailleurs productifs peuvent parfaitement être amenés à défendre toutes les formes de socialisation autogestionnaire de la production, comme, toutes proportions gardées, en Argentine en 2001, face aux organisations piqueteros76 . Ibid., p. 295. On trouve un autre passage particulièrement savoureux à la page suivante : « Contrairement aux ouvriers productifs qui assurèrent la victoire de la majorité du SPD en 1919, les émeutiers de 2005, pour la plupart n’en étaient pas. » (Ibid., p. 296) Il s’agit d’un raisonnement aussi subtil qu’implacable : il y a des ouvriers productifs qui ont fait élire un gouvernement social-démocrate dans un climat politique extrêmement complexe et tumultueux, tout juste après qu’une insurrection prolétarienne ait été noyée dans le sang, donc les ouvriers productifs n’ont pas été révolutionnaires. Ils ne sont donc pas des prolétaires. Par opposition, les émeutiers de 2005 ont fait brûler beaucoup de choses et se sont violemment battus avec la police, tout en n’étant pas des travailleurs productifs. Ils étaient radicaux – donc révolutionnaires. Ce sont donc des prolétaires. Conclusion : le prolétariat n’a peu, voire rien à voir avec les travailleur·ses productif·ves. Permettez-nous de douter que les émeutiers de 2005 aient été plus loin dans le procès d’abolition de la société capitaliste que les ouvrier·ères allemand·es qui permirent certes la victoire du SPD, mais qui, l’année précédente, entre autres choses, firent s’écrouler l’empire en s’alliant aux soldats mutinés et en faisant massivement grève, pillèrent les magasins, occupèrent les usines, élevèrent des barricades dans la plupart des grandes villes du pays, prirent les armes par milliers, affrontèrent les Freikorps, désertèrent l’USPD pour fonder le KPD (puis le KAPD, puis l’AAUD-E), mirent sur pied d’authentiques organes de luttes prolétariennes, etc. – sans parler de la formation de l’Armée rouge de la Ruhr et de l’insurrection, dans la même région, déclenchée en réaction au putsch de Kapp en 1920. Ce n’était pas la révolution achevée, mais ce n’était pas mal non plus. .

Si la classe ouvrière – cette classe que TC fait correspondre aux travailleur·ses productif·ves – s’oppose ainsi aux velléités révolutionnaires du prolétariat, alors c’est bien en ce dernier qu’il faut placer nos espoirs révolutionnaires. Le problème, c’est que ce prolétariat-là n’est malheureusement ni une classe du mode de production capitaliste ni même une classe tout court. C’est tout simplement le concept de ceux et celles qui feront la révolution. Le fait parfaitement banal qu’une classe révolutionnaire puisse rassembler des individus apathiques et même contre-révolutionnaires, cela ne semble pas avoir effleuré l’esprit de nos camarades. D’où le fait que TC exclut et isole de la « classe ouvrière » (c’est-à-dire de la masse des prolétaires réels) les prolétaires qui seront effectivement révolutionnaires, en fait un groupe distinct, et les oppose ensuite à la classe ouvrière. Aussi existerait-il en réalité deux groupes, ou deux classes ne correspondant pas aux mêmes personnes : la classe ouvrière, à propension contre-révolutionnaire, et le prolétariat, à propension révolutionnaire. À partir de là, TC prend un air de triomphe et nous dit : vous voyez bien qu’il n’y a rien de révolutionnaire dans le fait, pour le prolétariat, d’être la classe du travail productif subordonné, car de nombreux exemples historiques [!] montrent que les travailleur·ses productifs se sont opposé·es aux révolutionnaires, c’est-à-dire aux prolétaires! En tant que catégorie économique heureuse de l’être, la classe des travailleur·ses productif·ves ferait tout pour rester une catégorie économique. Il est donc faux de penser que ce qui définit le prolétariat, en tant que classe révolutionnaire, serait la réalisation du travail productif subordonné. CQFD. Mais posons une petite question à nos camarades : TC peut-il nous en apprendre davantage sur ces mystérieux « prolétaires » révolutionnaires, auxquels « s’opposait » la classe ouvrière durant tous ces exemples historiques? Nos propres connaissances historiques rudimentaires nous poussent précisément à penser que ces « prolétaires » étaient pour leur plus grande part… des ouvrier·ères luttant de façon révolutionnaire77 . TC se donne elle-même les moyens d’établir le ridicule de l’opposition établie entre classe ouvrière (catégorie économique souhaitant rester telle) et prolétariat (classe parfaitement révolutionnaire) : « Quand les ouvriers s’unissent contre leur nature de salariés, s’emparent des moyens de production et des services, intègrent les sans-réserves, déglinguent les mécanismes marchands, imposent conflictuellement des mesures communistes à la classe moyenne qui elle-même est en lutte et à toutes les classes et couches que l’échange paupérise, les dissolvant et les intégrant dans le processus pour le prolétariat de sa propre abolition, ce changement est une rupture. » (Ibid., p. 287). Renvoyons aussi au premier texte où TC offre, comme le « meilleur exemple » de débordements récents des luttes prolétariennes, « l’énorme insurrection ouvrière [tiens tiens!] en Birmanie / au Myanmar » : « Dans un immense mouvement de “désobéissance civile” (les services et les banques sont bloqués, l’armée doit investir les hôpitaux pour briser la résistance des personnels et empêcher les soins aux blessés), les ouvriers, principalement du secteur textile tenu par des entreprises chinoises et les conglomérats économiques de l’armée, se mettent massivement en grève. Des dizaines d’usines sont incendiées : “à chaque mort une usine brûle”, tel est le mot d’ordre des ouvriers (à 80 % des ouvrières). » (« Vie quotidienne et luttes des classes », p. 36.) .

On voit donc que la façon dont TC pense ici le prolétariat supprime la difficile question, évoquée plus tôt, à laquelle toute théorie des classes communiste doit nécessairement répondre : comment faire le lien entre ce qui définit une classe du mode de production capitaliste – le prolétariat – et sa capacité à faire la révolution? Pour nos camarades, le besoin théorique de formuler des critères d’appartenance de classe afin d’identifier le prolétariat ne se fait jamais sentir, parce que celui-ci surgit des entrailles de la classe ouvrière et se retourne contre elle pour la retrouver ensuite de l’autre côté de la barricade. Concept foncièrement politique, entité évanescente, le prolétariat échapperait par définition à toute analyse de classes, à tout travail qui chercherait à rendre compte de ce qu’est le prolétariat dans les sociétés contemporaines. On n’a donc aucunement à montrer comment, parmi les classes réellement existantes du mode de production capitaliste, l’une d’entre elles est en mesure d’abolir le capital. Il suffit d’invoquer le « prolétariat », en tant que « moment » ou « fonction présente » de la classe ouvrière, en tant qu’entité qui est « pratiquement sa propre production », qui « excède toutes ses définitions » et le tour est joué. La question n’a pas trouvé de solution, on l’a simplement court-circuitée en hypostasiant en une soi-disant classe (le prolétariat de TC) l’ensemble des individus agissant de façon révolutionnaire.

Mais qu’est-ce que le prolétariat, s’il n’est pas « la classe ouvrière se retournant contre elle-même comme catégorie économique78 . « Les classes en général », TC, no 27, p. 294.  », s’il n’est pas « la classe ouvrière en contradiction avec sa propre existence79 . Ibid., p. 295.  »? Le prolétariat, c’est ni plus ni moins que la classe des travailleur·ses productif·ves subordonné·es. Il ne renvoie ni d’abord à un mode de vie ni à une forme d’activités salariées, comme le fait par exemple le concept de classe ouvrière, concept ayant valeur strictement sociologique. Il renvoie à une place dans la reproduction de la totalité capitaliste, elle-même définie par les rapports de production et de subordination. TC a donc raison de dire que le concept de prolétariat appartient à un champ théorique distinct, mais se trompe en affirmant que c’est parce qu’il serait plus « politique » et, on imagine, moins « économique ». Bien au contraire, le concept de prolétariat appartient au même champ théorique que celui de mode de production : ils permettent tous deux de rendre compte de la reproduction de la totalité capitaliste et, surtout, de cette reproduction dans ce qu’elle a de problématique. Il n’y a pas d’un côté, l’analyse de la société capitaliste dans son fonctionnement harmonieux, avec ses catégories économiques immanentes capables de se reproduire éternellement, et de l’autre, l’analyse de la révolution comme pur événement avec ses héros venant faire éclater le vieux monde. La théorie des classes (réellement existantes) du mode de production capitaliste est en même temps une théorie de la révolution, parce qu’elle définit les classes en fonction de leur rôle dans la reproduction de la société et, partant, de leur capacité et de leur propension à la transformer (ou non) dans un sens révolutionnaire.

Dans la mesure où le prolétariat est une classe « réellement existante », on peut donc tout à fait l’observer, la circonscrire, la dénombrer et l’étudier80 . Si l’on cherche à se donner une idée de ce à quoi peut ressembler une telle étude, nous invitons les lecteur·rices à se référer à notre dernier numéro et, en particulier, à la section 2.3. (Le prolétariat au Québec) du second texte, « Les classes sociales au Québec ». . C’est une classe qui, en produisant de la plus-value, reproduit matériellement le capital et qui, étant donné sa position subordonnée – sans laquelle la prestation de plus-value à grande échelle serait tout bonnement impossible –, est structurellement amenée à entrer en conflit avec les classes qui profitent de son exploitation, que ce soit directement (avec la classe capitaliste) ou indirectement (avec la classe moyenne subordonnante). Or, le prolétariat, dans ses tentatives de rendre son existence vivable, est la seule classe qui est non seulement amenée à s’attaquer au capital lui-même, mais également en mesure de l’abolir, en s’emparant et en transformant les moyens de production qui valaient jusque-là comme du capital, et ainsi organiser la production sur une autre base et en vue d’autres fins. En ce sens, ce qui définit le prolétariat comme classe du mode de production capitaliste – être la classe du travail productif subordonné – est aussi ce qui fait de lui une classe révolutionnaire. Cela, non pas au sens où les prolétaires sont ceux et celles ayant à tout instant la plus grande propension à se révolter, ni au sens où la totalité des prolétaires ont fait et feront à eux et elles seul·es toutes les révolutions à caractère anticapitaliste, mais au sens où le prolétariat est la seule classe effectivement en mesure de communiser la société. S’il existe clairement un recoupement entre l’extension du groupe « prolétariat » et celle du groupe des révolutionnaires, leur extension ne sont nullement identiques. Le fait d’être prolétaire n’implique pas que l’on sera révolutionnaire. Le fait de ne pas être prolétaire n’implique pas que l’on ne sera pas révolutionnaire, parce qu’on peut parfaitement être prolétaire et lutter contre les membres de sa classe, de la même manière qu’un membre de la classe moyenne subordonnante peut lutter contre sa classe.

En fait, lorsque nous disons que le prolétariat est une classe révolutionnaire, nous raisonnons en termes structurels, nous ne nous intéressons pas à ce que chacun des membres de chacune des classes fait effectivement. Ainsi, dans une lutte insurrectionnelle, les travailleur·ses productif·ves subordonné·es qui veulent triompher de la réaction, étant donné la place qui est la leur, non seulement peuvent, mais doivent s’attaquer matériellement au capital, le détruire et le transformer selon leurs besoins. Mais il n’en va précisément pas ainsi des membres des autres classes. Pourquoi? Parce que la place occupée au sein de la structure de classes, donc la place occupée au sein de la reproduction de la société capitaliste, définit à grands traits le registre du possible et du nécessaire pour les individus qui luttent en tant que membres d’une classe. Lutter en tant que membre du prolétariat impose certaines contraintes et ouvre certaines voies qui sont fermées à ceux et celles qui, par exemple, le font en tant que membre de la classe moyenne indépendante (CMI), c’est-à-dire qui cherchent à promouvoir leurs intérêts de producteur·rices et de commerçant·es indépendant·es.

Clarifions notre pensée avec un exemple. Dans une période de crise sociale et de blocage massif de la production, peu de temps sera nécessaire avant que les prolétaires, en tant que sans-réserves, finissent par « nier » la propriété privée et par s’approprier les moyens de subsistance sans lesquels leur survie immédiate devient impossible. De la même manière, les mêmes personnes seront rapidement forcées de prendre possession de ce qui valait autrefois pour du capital et de l’utiliser pour transformer, produire et transporter ce qui doit l’être pour mettre en échec les forces contre-révolutionnaires81 . La monographie d’Ignacio Diaz portant sur l’insurrection asturienne de 1934 est, sur cette question, particulièrement riche d’enseignements. Y est notamment soulignée l’importance, du point de vue du succès de l’insurrection, non seulement de s’emparer rapidement des armes et munitions existantes, mais aussi des lieux de production où celles-ci sont elles-mêmes produites afin d’assurer l’armement et le ravitaillement des insurgé·es dans la durée. Cf. Ignacio Diaz, Asturies 1934. Une révolution sans chefs, trad. Pierre-Jean Bourgeat, Toulouse, Smolny, 2021 [2012], p. 117-118. . Que la lutte qui les oppose à la réaction capitaliste soit victorieuse ou non, les prolétaires n’ont, en procédant ainsi, aucun intérêt de classe à sacrifier82 . Nous ne disons pas que les prolétaires ne risquent rien en s’insurgeant de la sorte – bien au contraire, ils et elles risquent jusqu’à leur peau –, mais bien qu’en luttant dans un sens révolutionnaire, les prolétaires reproduisent leur existence d’une façon « immédiatement sociale », d’une façon donc qui retire au capital, au moins pour un temps, les moyens de les contraindre à produire pour son propre compte. . En cas d’échec, les prolétaires seront au moins parvenu·es, pendant un temps, à subvenir à leurs besoins autrement qu’en étant exploité·es, donc sans avoir eu à fournir de surtravail au capital. Et en cas de succès, les prolétaires auront rendu leur exploitation tout bonnement impossible et se seront, par le fait même, « auto-aboli·es ».

À l’inverse, les membres de la CMI ne peuvent avoir recours à cette solution sans lutter contre leurs propres intérêts de classe. En laissant la propriété privée des moyens de production et d’échange être attaquée, les producteur·rices et commerçant·es-propriétaires assistent à la sape de leur position sociale spécifique83 . On peut dire que la position des producteur·rices et commerçant·es indépendant·es est non seulement spécifique, mais également « privilégiée », si l’on se place du point de vue de l’autonomie et de la liberté de décision dont ils et elles jouissent en tant qu’indépendant·es. En revanche, au Québec – et on peut faire l’hypothèse que cela vaut de façon générale et à plus forte raison dans les économies de la périphérie –, les membres du prolétariat et de la classe moyenne subordonnée (cms) n’ont rien à envier à la classe moyenne indépendante au niveau du degré de rémunération. Si l’on prend les données de 2020, on constate qu’avec un revenu d’emploi annuel médian de 29 235 $, les membres de la CMI gagnent à peine 260 $ de plus que ceux de la cms (28 975 $), là où le salaire médian annuel du prolétariat est de 32 980 $ (cf. Temps Libre, no 3, p. 199). Ce n’est donc certainement pas là que les membres de la CMI ont quelque chose à perdre. . En effet, si la propriété privée est pratiquement abolie, parce que tout est constamment redistribué en fonction des nécessités pressantes de la lutte, alors plus aucun individu ne peut faire reconnaître la légitimité de son appropriation unilatérale d’une partie de la richesse sociale : sa capacité à valoir et à être reconnu comme un producteur ou commerçant indépendant disparaît. Or, cette situation oblige précisément les ex-indépendant·es à « travailler » en commun et à renoncer à la liberté (plus ou moins réelle) qu’ils et elles possédaient dans la détermination concrète des fins et des modalités de leurs activités. La CMI, en tant que classe du mode de production capitaliste, ne peut survivre aux épisodes insurrectionnels sans lutter activement pour le maintien de la propriété privée.

De la même manière, étant donné la position hautement défavorable à partir de laquelle s’engage toute lutte ouverte et franche avec l’État, il est évident que les insurgé·es ne peuvent venir à bout de leurs adversaires sans faire preuve d’un haut degré d’initiative et d’imagination politique. Or, en s’auto-organisant, en décidant pour et par eux-mêmes, les membres des classes subordonnées rendent inopérante la division entre travail manuel et travail intellectuel, celle qui les pousse à adopter une attitude de passivité face à la place qu’ils occupent au sein des rapports d’exploitation. Inversement, la classe moyenne subordonnante (CMS) est précisément redevable de l’existence d’une hiérarchie sociale stricte, elle-même garante de la reproduction de ses privilèges sociaux et, de façon dérivée, matériels. D’un côté, les membres de la CMS qui voudraient continuer à lutter en tant que tels n’auraient donc pas le choix de s’opposer à l’auto-organisation des insurgé·es, puisque cette auto-organisation supprime la distinction entre spécialistes et simples exécutant·es, entre ceux et celles « qui savent » et les autres. De l’autre, une partie importante de la CMS a intérêt à ce que l’exploitation du prolétariat reprenne, car autrement, le sursalaire dont cette partie bénéficie s’évanouirait. Autrement dit, alors que les membres des classes subordonnées n’ont pas le choix de nier pratiquement la division entre travail manuel et travail intellectuel afin de lutter de façon efficace, les membres de la CMS n’ont pas le choix, s’ils tiennent à rester tels, de saboter ou de détruire les formes d’auto-organisations que se donnent les insurgé·es.

Encore une fois, le fait que le prolétariat soit une classe révolutionnaire – le fait qu’il soit placé dans une position où l’aggravation de ses luttes pour améliorer son sort le force à prendre des mesures communisatrices – n’implique pas que tous et toutes les prolétaires prendront de telles mesures, ni que ce seront les seul·es à le faire. Par contre, cela nous indique que c’est précisément les luttes du prolétariat contre son exploitation, auxquelles seront certainement amenés à prendre part les membres d’autres classes, qui sont susceptibles de mener à l’abolition du capital et à l’abolition du prolétariat lui-même. C’est que le prolétariat ne peut jamais trouver de repos, de satisfaction définitive, sans supprimer ce qui le produit comme tel. Et contrairement à la classe moyenne subordonnée notamment, son alliée naturelle, le prolétariat trouve précisément dans sa situation le moyen de « supprimer ce qui le produit comme tel ».





***



En guise de conclusion

Quelques mots maintenant pour clore cette discussion du dernier numéro de TC. L’appréhension des classes, on s’en rend bien compte, ne va absolument pas de soi. Il est certes facile de proposer une division de la société en groupes en établissant pour cela tel ou tel critère. Mais on n’obtient pas pour autant une théorie des classes : une telle théorie engage nécessairement une théorie de la société et de sa reproduction. Et dans le cas de ceux et celle qui aspirent à l’abolition révolutionnaire du mode de production capitaliste, la théorie de la révolution ne peut pas davantage être tenue à l’écart.

Mais pour s’en apercevoir de façon indépendante, il faut bien souvent s’être soi-même frotté à cet épineux problème. Dans notre cas, il a fallu que nous soyons amené·es à faire l’analyse d’un mouvement de grève (étudiante), nous engageant directement, pour que nous saisissions la mesure de notre ignorance en ce qui avait trait à la composition de classe, non seulement de cette lutte, mais de la société québécoise en général. C’est là que s’est fait sentir le besoin théorique qui allait donner naissance au deuxième numéro de Temps Libre. Si le travail de Théorie Communiste nous est apparu comme une référence obligée, il en est allé de même de celui de Bruno Astarian et de Robert Ferro, dans Le ménage à trois de la lutte des classes. Mais autant nous avons profité de leurs travaux respectifs, autant ils nous semblaient sujets à discussion, voire simplement problématiques. Notre deuxième numéro en constitue précisément le témoignage. Or, dans une perspective communiste, on ne cherche pas tant à en apprendre sur les classes par amour désintéressé du savoir que pour se donner les moyens de penser la réalité sociale dans ce qu’elle a de contradictoire et de potentiellement explosif. Il fallait alors nous prouver que ce que nous avions appris des classes pouvait nous servir à faire l’analyse de formations sociales déterminées et, en l’occurrence, du Québec. C’est de là que notre plus récent numéro tire son origine.

Pourtant, ce dernier n’est pas réductible à l’application d’une théorie « clés en main » à un matériau empirique docile. Bien plutôt, il s’est avéré que nos propres conceptualisations des classes étaient encore inadéquates – c’est-à-dire incapables de rendre compte de phénomènes marquants de la division sociale du travail84 . Pensons, par exemple, au cas du « salariat déguisé » et à ses conséquences sur la façon de concevoir non seulement le rapport salarial, mais aussi le travail productif. On peut également exemplifier cette idée en référant au cas des travailleuses du secteur public hautement formées, mais extrêmement mal payées, en ce qu’il soulève le problème de la validation sociale du caractère intellectuel d’un travail. La délicate tâche de discriminer les agents de la classe capitaliste par rapport à ceux faisant partie de la classe moyenne subordonnante nous a également contraints à repenser ce que cela signifie, dans une société capitaliste hautement financiarisée, que de fonctionner comme capitaliste.  – et réclamaient, à ce titre, d’être retravaillées. Notre ferme conviction, c’est que c’est justement dans cette direction-là que la théorie communiste peut progresser. Sans cette confrontation inévitable avec l’empirie, la théorie peut bien demeurer cohérente, mais elle se condamne par le fait même à une auto-référentialité dangereuse, si ce n’est à la stérilité.

Or, le corrélat de la fermeture de la théorie sur elle-même et sur les abstractions qu’elle produit c’est, paradoxalement, une fuite en avant dans un empirisme exacerbé. Parce qu’un tel type de production théorique se confine à un niveau de généralité qui laisse totalement indéterminée la façon dont la société se divise en classes, et donc, l’appartenance de classe de tel ou tel groupe concret, elle n’a pas le choix d’abandonner ce niveau d’analyse pour se rabattre immédiatement sur la discussion des éléments les plus dérivés de la réalité des classes : la vie quotidienne de leurs membres. Dans la mesure précisément où elle s’est retiré tout moyen de trancher sur l’appartenance de classe des individus concrets, une production théorique de ce genre ne peut ramener les éléments entrant dans leur vie quotidienne à leur situation de classe et les expliquer par cette situation. Il lui faut au contraire se cantonner à l’analyse de la surface de la réalité et à la penser dans ses termes à elle, c’est-à-dire dans des termes superficiels, parce que coupés de ce qui lui donne un sens : la place qu’occupent les individus au sein des rapports de production et de subordination. Le matériau approprié à cette forme de connaissance est précisément un matériau qu’on reçoit sans poser de question, pris tel qu’il se donne. Donc si, d’un côté, on voit le prolétariat à l’œuvre dans n’importe quelle émeute, de l’autre, dès qu’il s’agit d’analyser un épisode de lutte des classes complexe, on parlera bien plutôt d’employé·es, de profs, de, chômeur·ses, d’étudiant·es, de déclassé·es, d’ouvrier·ères ou de paysan·es. Pourquoi? Parce qu’on a fait en sorte que le concept de classe perde sa capacité à rendre compte de la réalité de la lutte des classes, ce qui implique que l’analyse ne peut plus s’aider que des notions qu’utilisent les journalistes. C’est ainsi qu’on assiste à un va-et-vient constant et non médiatisé entre des catégories sociologiques purement descriptives, acritiques, et des notions aussi chargées que celles de prolétariat.

Pour s’en sortir, il faut prendre au sérieux le problème de la division en classes de la société et cesser de faire comme si ces dernières relevaient de l’évidence : les classes ne s’observent pas directement, elles doivent être théoriquement construites. Et c’est seulement en formulant des critères d’appartenance de classe tirés de ce qu’elles sont par définition, et de façon à pouvoir cibler leurs membres, qu’il devient possible de faire le pont entre ce que chacune d’entre elles est d’après son concept et ce qu’elles sont effectivement. L’abîme entre le prolétariat – cette classe prise dans un rapport d’implication réciproque avec le capital et formant l’élément négatif de la totalité sociale – et les prolétaires empiriques – les livreur·ses, les machinistes, les ouvrier·ères agricoles, etc. – peut alors être résorbé. Cette résorption non seulement peut, mais doit avoir lieu, car il en va du droit à l’existence d’une théorie des classes spécifiquement communiste. Nous espérons pouvoir continuer à travailler collectivement en ce sens.





Montréal, janvier 2026

